


Título original: The power of truth

Copyright © 1902 William George Jordan

O poder da verdade

1ª edição: Julho 2021

Direitos reservados desta edição: CDG Edições e Publicações

O conteúdo desta obra é de total responsabilidade do autor

e não reflete necessariamente a opinião da editora.

Autor:

William Georde Jordan

Tradução:

Marcia Men

Revisão:

3GB Consulting

Projeto gráfico:

Jéssica Wendy

Produção de eBook:

Loope Editora

DADOS INTERNACIONAIS DE CATALOGAÇÃO NA PUBLICAÇÃO (CIP)

Jordan, William George

O poder de verdade : a coragem para derrotar o inimigo que está dentro de você /
William George Jordan ; tradução de Marcia Men. – São Paulo : Citadel, 2021.

ISBN: 978-65-87885-48-3

Título original: The power of truth

1. Autoajuda 2. Desenvolvimento pessoal I. Título II. Men, Marcia

21-2534         CDD 158.1

Angélica Ilacqua - Bibliotecária - CRB-8/7057

Produção editorial e distribuição:



contato@citadel.com.br

www.citadel.com.br

mailto:contato@citadel.com.br
https://www.citadel.com.br/


William George Jordan

O poder da

verdade

A coragem para derrotar o inimigo que está dentro de você

Tradução:

Marcia Men



Sumário

O poder da verdade
A coragem para enfrentar a ingratidão
Pessoas que vivem em castelos de ar
Espadas e bainhas
A conquista do evitável
A companhia da tolerância
As coisas que chegam tarde demais
O caminho do reformista



O poder da verdade

O poder da verdade

VERDADE é a base sólida de todo grande caráter. É a lealdade à retidão,
segundo nossa visão; é o ato de viver corajosamente nossas vidas em
harmonia com nossos ideais; é sempre poder.

A verdade desafia uma definição plena. Assim como a eletricidade, só
pode ser explicada reparando em sua manifestação. Ela é o compasso da
alma, a guardiã da consciência, a pedra de toque final do que é certo. A
verdade é a revelação do ideal; mas é também uma inspiração para realizar
aquele ideal, um impulso constante para vivê-lo.

Mentir é um dos vícios mais antigos no mundo – ele estreou na
primeira conversa registrada na história, em uma famosa entrevista no
jardim do Éden. Mentir é o sacrifício da honra para criar uma impressão
errônea. É se disfarçar de virtudes desajeitadas. A verdade pode se manter



sozinha, pois não precisa de guia nem acompanhante. As mentiras são
coisas temerosas e acovardadas que precisam viajar em batalhões. Elas se
parecem muito com homens bêbados, cada um buscando de forma vã o
apoio dos outros. Ela é o câncer da degenerescência moral na vida do
indivíduo.

A verdade é a mais antiga de todas as virtudes; ela antecede a
humanidade, já estava viva antes que existisse a humanidade para percebê-la
ou aceitá-la. Ela é a imutável, a constante. A lei é a verdade eterna da
Natureza – a unidade que sempre produz resultados idênticos sob condições
idênticas. Quando alguém descobre uma grande verdade na Natureza, essa
pessoa tem a chave para a compreensão de um milhão de fenômenos;
quando compreende uma grande verdade moral, tem nela a chave para sua
recriação espiritual. Para o indivíduo, não existe algo como verdade teórica;
uma grande verdade que não é absorvida por nossa mente e nossa vida
inteiras, e não se torna uma parte inseparável de nossa vida, não é uma
verdade real para nós. Se sabemos a verdade e não a vivemos, nossa vida é…
uma mentira.

Na fala, a pessoa que faz da Verdade seu lema é cautelosa com suas
palavras, procura ser acurada, sem subestimar nem exagerar. Ela nunca
afirma como fato aquilo de que não tem certeza. O que ela diz tem o tom da
sinceridade, o selo do ouro puro. Se ela elogiá-lo, você aceita essa declaração
como “lucro”, não precisa decifrar um problema de aritmética mental à parte
para ver que desconto deveria fazer antes de aceitar esse julgamento. A
promessa dessa pessoa tem peso, você a aceita como se fosse um contrato,
sabe que, não importa o quanto lhe custe verificar e cumprir com sua palavra
por meio de seus atos, ela o fará. Sua honestidade não é uma política. A
pessoa que é honesta meramente porque “esta é a melhor política” não é
realmente honesta, é apenas política. Geralmente, uma pessoa assim
abandonaria sua aparente lealdade com a verdade e faria hora extra para o
diabo, se ele oferecesse termos melhores.

Verdade significa “aquilo em que se confia ou acredita”. É viver de
maneira simples e inequívoca segundo sua crença; é a externalização de uma
fé numa série de ações. A verdade é sempre forte, corajosa, viril, embora
bondosa, gentil, calma e tranquila. Existe uma diferença vital entre o erro e
a falsidade. A pessoa pode estar no erro e viver bravamente em defesa dele; a



pessoa que é falsa em sua vida conhece a verdade, mas a renega. Uma é leal
àquilo em que acredita, a outra é uma traidora daquilo que sabe.

“O que é a Verdade?” A grande pergunta de Pilatos, feita a Cristo há
quase dois mil anos, ecoou sem resposta ao longo do tempo. Obtivemos
revelações constantes de partes dela, vislumbres de fases constantemente
novas, mas nunca uma definição completa, final. Se simplesmente fizermos
jus à verdade que conhecemos, e buscarmos saber mais, teremos nos
colocado na atitude espiritual de receptividade para conhecer a Verdade na
plenitude de seu poder. A Verdade é o sol da moralidade, e, como aquele sol
menor no firmamento, podemos caminhar sob sua luz, viver sob seu calor e
sua vida, ainda que enxerguemos apenas uma pequena parte dele e
recebamos uma fração microscópica de seus raios.

Qual dentre as grandes religiões do mundo é a verdade real, final,
absoluta? Devemos fazer nossa escolha individual e viver segundo ela o
melhor que pudermos. Cada nova seita, cada novo culto, tem em si um grão
da verdade, no mínimo; é isso o que chama a atenção e conquista
seguidores. Essa semente de mostarda da verdade amiúde é superestimada,
obscurecendo os olhos das pessoas para as partes ou fases falseadas das
várias fés religiosas. Entretanto, na exata proporção da verdade básica que
elas contêm, é o quanto as religiões duram, tornam-se permanentes e
crescem, e satisfazem e inspiram o coração da humanidade. Cogumelos de
erros têm um crescimento rápido, mas exaurem sua vitalidade e morrem,
enquanto a Verdade segue viva.

A pessoa que faz da aquisição de riquezas o objetivo último de sua
vida, vendo isso como um fim, e não como um meio, não é verdadeira. Por
que o mundo geralmente faz da riqueza o critério para o sucesso, e das
riquezas, um sinônimo para a realização? O sucesso real na vida significa a
conquista do indivíduo por si mesmo; significa “como ele se aprimorou”,
não “como ele aprimorou sua fortuna”. A grande questão da vida não é “O
que eu tenho?”, mas sim “O que eu sou?”.

As pessoas usualmente são leais ao que mais desejam. Aquelas que
mentem para poupar uma moeda apenas proclamam que dão mais valor a
um níquel do que à sua honra. A pessoa que sacrifica seus ideais, sua
verdade e seu caráter apenas por dinheiro ou poder está pesando sua
consciência de um lado da balança contra um saco de ouro do outro lado.
Ela é leal ao lado que for mais pesado, o que ela deseja mais – o dinheiro.



Mas isso não é verdade. A Verdade é a lealdade do coração ao que está
abstratamente correto, manifestado em ocasiões concretas.

O comerciante que mente, trapaceia, engana e cobra demais e depois
busca se acertar com sua consciência anêmica dizendo “mentir é
absolutamente necessário nos negócios” é tão falso nessa declaração quanto
o é em seus atos. Ele justifica a si mesmo com a mesma defesa mesquinha
do ladrão que diz ser necessário roubar para poder viver. A prosperidade
comercial permanente de um indivíduo, uma cidade ou uma nação repousa,
afinal, apenas na integridade comercial, a despeito do que os cínicos possam
dizer, ou do que algum sucesso temporário possa induzir a pensar. É
somente a verdade que dura.

O político que está vacilando, contemporizando, alterando, sempre
aparando suas velas para captar cada sopro de vento de popularidade, é um
trapaceiro que só obtém sucesso até ser descoberto. Uma mentira pode viver
por algum tempo, mas a verdade é para sempre. Uma mentira nunca vive
por conta da própria vitalidade, ela meramente continua a existir porque
simula a verdade. Quando é desmascarada, ela morre.

Quando cada um dos quatro jornais de uma cidade publica a
declaração de que sua circulação é maior do que a de todos os outros
combinada, deve haver um erro em algum lugar. Onde há inverdade, há
sempre conflito, discrepância, impossibilidade. Se todas as verdades da vida
e da experiência do primeiro segundo de tempo, ou de qualquer seção da
eternidade, fossem unidas, haveria a harmonia perfeita, acordo, união e
unidade perfeitos, mas, se duas mentiras se unem, elas brigam e buscam
destruir uma à outra.

É nas ninharias da vida diária que a verdade deveria ser nossa guia e
inspiração constante. A verdade não é um terno, consagrado apenas a
ocasiões especiais; é o tecido caseiro forte, bem urdido e durável para a vida
cotidiana.

A pessoa que se esquece de suas promessas é falsa. Nós raramente
perdemos de vista as promessas feitas para nós, em nosso benefício
individual; essas, consideramos como cheques que sempre buscamos sacar o
quanto antes. “O avarento nunca esquece onde esconde seu tesouro”, diz um
dos filósofos antigos. Que cultivemos essa honra de lei que mantém nossa
palavra tão suprema, tão sagrada, que nos esquecer dela pareceria um crime,
e negá-la seria impossível.



O indivíduo que diz coisas agradáveis e faz promessas que para ele são
leves como ar, mas para outra pessoa parecem ser a rocha sobre a qual se
constrói a esperança de uma vida, é cruelmente falso. Ele não considera seus
compromissos, rompendo-os ou ignorando-os descuidadamente; é o ladrão
impensado do tempo dos outros. Isso revela egoísmo, descuido e princípios
morais empresariais negligentes. É falso à justiça mais simples da vida.

Pessoas que discutem minúcias com sua consciência, que enganam
outros através de fraseados hábeis e astutos podem ser verdadeiras no
sentido mais literal, que é verdadeiro no que diz mas mente em suas
intenções e seu espírito, e são ditos de propósito para gerar uma falsa
impressão, são falsos da maneira mais covarde. Essas pessoas trapaceariam
até no jogo de paciência. Como assassinas, elas se perdoam pelo crime ao
parabenizar-se pela astúcia de seu álibi.

O pai que prega a honra para seus filhos e mente a idade da criança ao
cobrador para poupar um dinheirinho não é verdadeiro.

O sujeito que mantém sua religião na cânfora a semana toda e a tira de
lá apenas no domingo não é verdadeiro. Aquele que busca obter o salário
mais alto pela menor quantidade possível de trabalho não é verdadeiro. O
homem que precisa cantar canções de ninar para sua consciência antes que
ele mesmo possa dormir não é verdadeiro.

A verdade é a linha reta na moral. Ela é a distância mais curta entre um
fato e a expressão dele. As fundações da verdade deveriam sempre ser
lançadas durante a infância. É então que os pais deveriam instilar na jovem
mente a busca instantânea e automática da verdade, fazendo dela a
atmosfera constante na mente e na vida. Deixe a criança saber que “A
Verdade acima de tudo” deveria ser o lema da sua vida. Os pais cometem
um grande erro quando enxergam uma mentira como um problema moral;
nem sempre é uma mentira em si, mas sim um sintoma. Por trás de cada
inverdade existe uma razão, uma causa, e é essa causa que deveria ser
removida. A mentira pode ser o resultado do medo, a tentativa de encobrir
uma culpa e escapar da punição; pode ser meramente a evidência de uma
imaginação hiperativa; pode revelar malícia ou obstinação; pode ser a fome
por elogios que leva a criança a chamar a atenção e espantar os outros com
histórias maravilhosas; pode ser apenas um descuido na fala, o uso
imprudente das palavras; pode ser a ganância que faz da mentira a aia do
roubo. Porém, se, na vida do adulto ou da criança, o sintoma é forçado a



revelar a doença, e esta então é tratada, a verdade se reafirma e a saúde
moral é restaurada.

Dizer constantemente a uma criança para que não minta é dar vida e
intensidade à “mentira”. O método da verdade é acelerar a musculatura
moral pelo lado positivo, instar a criança a ser honesta, ser fiel, ser leal, ser
destemida quanto à verdade. Dizer sempre a ela da nobreza da coragem de
falar a verdade, de viver na retidão, de apegar-se a princípios de honra em
cada ninharia – e então ela jamais precisará ter medo de enfrentar nenhuma
das crises da vida.

Os pais devem viver a verdade, ou a criança não a viverá. A criança o
espantará com sua rapidez para furar a bolha do seu conhecimento fingido;
para instintivamente penetrar até o coração de um sofisma sem consciência
desse processo; de incansavelmente enumerar suas promessas não
cumpridas; de detectar com a justiça de um tribunal de equidade uma
tecnicalidade do discurso que é, virtualmente, uma mentira. Os pais
justificarão seus próprios lapsos em relação à verdade apelando para alguma
mentirinha inofensiva contada a um visitante, e entreouvida sem que eles
soubessem pela criança, cujos poderes mentais sempre subestimamos em
teoria, embora possamos elogiar em excesso da boca para fora.

Ensine às crianças de mil maneiras, direta e indiretamente, o poder da
verdade, a beleza da verdade e a doçura e a paz do companheirismo com a
verdade.

E se ela for a fundação sólida do caráter da criança, como fato, não
como teoria, o futuro dessa criança está tão plenamente garantido quanto é
possível à previsão humana garantir.

O poder da Verdade, em suas fases mais elevadas, puras e exaltadas,
sustenta-se totalmente sobre quatro linhas de relação: o amor à verdade, a
busca pela verdade, a fé na verdade e o trabalho pela verdade.

O amor pela Verdade é a fome cultivada por ela em si e por si, sem
nenhuma consideração quanto ao que isso pode custar, que sacrifícios ela
pode exigir, que teorias ou crenças de uma vida toda podem ser expostas e
abandonadas. Em sua fase suprema, essa atitude de vida é rara, mas, a
menos que o indivíduo possa começar a se colocar em harmonia com essa
perspectiva, então irá apenas rastejar na verdade, quando poderia caminhar
bravamente. Com o amor pela verdade, o indivíduo despreza fazer algo
maldoso, não importa qual seja o ganho, ainda que o mundo inteiro aprove.



Ele não sacrificaria a sanção de seu próprio padrão elevado por qualquer
ganho, não desviaria de propósito a agulha da bússola de seu pensamento e
suas ações do norte verdadeiro, como ele o conhece, nem que fosse pela
menor variação. Ele mesmo saberia do desvio – isso bastaria. O que importa
o que pense o mundo, se ele tem sua própria desaprovação?

A pessoa que tem certa crença religiosa e teme discuti-la, com medo de
que a provem ser equivocada, não é leal a sua crença; tem, sim, a fidelidade
de um covarde a seus preconceitos. Se fosse uma amante da verdade, estaria
disposta a, a qualquer momento, abrir mão de sua crença por uma fé mais
elevada, melhor e mais verdadeira.

O indivíduo que vota da mesma forma na política, ano após ano, sem
se incomodar com nenhuma questão, nenhum candidato ou problema em
particular, votando de certa forma apenas porque sempre o fez, está
sacrificando a lealdade à verdade por um apego débil, errôneo e teimoso a
um precedente já desgastado. Tal indivíduo deveria continuar no berço por
toda a vida – porque passou seus anos iniciais ali.

A busca pela Verdade significa que o indivíduo não deve simplesmente
seguir a verdade como ele a vê, mas deve, até onde puder, buscar verificar
que ele está correto. Quando o Kearsarge se chocou contra o Recife
Roncador, o capitão navegava corretamente, segundo sua carta. Mas seu
mapa era antigo; o recife submerso não estava anotado ali. Lealdade a
padrões de números anteriores quer dizer estagnação. Na China, eles aram
hoje, mas fazem isso com a ferramenta de quatrocentos anos atrás. A busca
pela verdade é o anjo do progresso – na civilização e na moralidade. Embora
nos torne ousados e agressivos em nossa própria vida, ela nos ensina a
sermos ternos e a usar de empatia com os outros.

A vida dessas pessoas pode representar uma estação pela qual passamos
em nosso progresso, ou uma que devemos procurar alcançar. Podemos então
parabenizar a nós mesmos sem condená-las. Todas as verdades do mundo
não estão concentradas em nosso credo. Todo o brilho do sol no mundo não
está concentrado na soleira da nossa porta. Deveríamos dizer sempre a
verdade – mas apenas com amor e gentileza. A Verdade deveria sempre
estender a mão do amor, nunca a mão que segura a clava.

A fé na Verdade é algo essencial para aperfeiçoar o companheirismo
com a verdade. O indivíduo deve ter confiança e segurança perfeitas no
triunfo final da retidão, da ordem, da justiça, e acreditar que todas as coisas



estão evoluindo no sentido dessa consumação divina, não importando o
quanto a vida possa parecer sombria e deprimente no dia a dia. Nenhum
sucesso real, nenhuma felicidade duradoura pode existir, exceto aqueles
encontrados na rocha da verdade. A prosperidade que se baseia na mentira,
na enganação e na intriga é apenas temporária – não pode ser duradoura
assim como um cogumelo não pode viver mais tempo do que um carvalho.
Como Sansão cego, lutando no templo, o indivíduo cuja vida é baseada na
trapaça sempre derruba as colunas de sustentação de seu próprio edifício e
perece nas ruínas. Não importa qual preço a pessoa possa pagar pela
verdade, ela pagará uma pechincha. A mentira dos outros nunca pode nos
ferir por muito tempo; ela sempre carrega consigo nossa exoneração no
final. Durante o cerco a Sebastopol, os projéteis russos que ameaçaram
destruir um forte abriram uma fonte escondida na encosta da montanha e
salvaram aqueles a quem buscavam matar, que estavam sedentos.

Trabalhar pelos interesses e o avanço da Verdade é uma parte
necessária do companheirismo real. Se alguém tem amor pela verdade, se
essa pessoa tenta encontrá-la e tem fé nela, mesmo quando não consegue
encontrá-la, será que essa pessoa não trabalhará para espalhar essa verdade?
A maneira mais forte que o indivíduo tem para reforçar o poder da verdade
no mundo é vivê-la em todos os detalhes de pensamento, palavra e ação – é
fazer para si mesmo um sol de radiação pessoal da verdade, e deixar que sua
influência silenciosa fale por si e seus atos diretos a glorifiquem ao máximo
em sua esfera de vida e ação. Que ele primeiro busque ser, antes de buscar
ensinar ou fazer, em qualquer linha de crescimento moral.

Que a pessoa perceba que a Verdade é essencialmente uma virtude
intrínseca, em sua relação consigo mesma mesmo que não houvesse nenhum
outro ser humano vivente; ela se torna extrínseca quando ele a irradia em
sua vida cotidiana. A verdade é, primeiro, a honestidade intelectual – o
anseio de conhecer a retidão; em segundo, é a honestidade moral, a fome de
viver na retidão.

A verdade não é a mera ausência dos vícios. Isso é apenas um vácuo
moral. A verdade é a respiração viva, pulsante, das virtudes da vida.
Meramente abster-se de cometer transgressões é somente manter as ervas
daninhas longe do jardim da sua vida. Isso deve, contudo, ser seguido do
plantio das sementes da correção, para garantir as flores da vida verdadeira.
Aos negativos dos Dez Mandamentos devem-se somar os positivos das



Bem-Aventuranças. Um condena, o outro louva; um proíbe, o outro inspira;
um enfatiza o ato, o outro, o espírito por trás do ato. A verdade completa
não reside em nenhum dos dois, mas sim em ambos.

A pessoa não pode acreditar verdadeiramente em Deus sem crer no
triunfo final inevitável da Verdade. Se você tem a Verdade do seu lado, pode
atravessar o vale da calúnia, da deturpação e do abuso, impávido, como se
trajasse uma cota de malha mágica que nenhuma bala pudesse penetrar,
nenhuma flecha pudesse furar. Você pode manter a cabeça erguida,
empinada com destemor e desafio, olhar cada pessoa calma e firmemente
nos olhos enquanto cavalga, um monarca vitorioso voltando na liderança de
suas legiões com estandartes balançando e lanças cintilando e cornetas
enchendo o ar de música. Você pode sentir a onda grande e extensa de saúde
moral inflando-se dentro de você enquanto o sangue acelerado percorre o
corpo daquele que se encontra feliz e gloriosamente orgulhoso de sua saúde
física. Você saberá que tudo dará certo no fim, que deve dar certo, que o erro
deve fugir diante da imensa luz branca da verdade, enquanto a escuridão
foge até sumir na presença do clarão de sol. Então, com a Verdade como sua
guia, sua companheira, sua aliada e sua inspiração, você lateja com a
consciência de sua afinidade com o Infinito, e todas as tribulação,
sofrimentos e dores mesquinhas da vida desvanecem como visões
inofensivas e temporárias, vistas num sonho.



A coragem para enfrentar a
ingratidão

A coragem para enfrentar a
ingratidão

INGRATIDÃO, o pecado mais popular da humanidade, é o esquecimento
do coração. É a revelação do vazio da lealdade fingida. O indivíduo que a
tem descobre que ela é o atalho mais curto para todos os outros vícios.

A ingratidão é um crime mais desprezível do que a vingança, que
apenas devolve o mal pelo mal, enquanto a ingratidão devolve o mal pelo
bem. As pessoas ingratas raramente o perdoam se você lhes faz algo de bom.
Seus corações microscópicos se ressentem da humilhação de terem sido



ajudadas por alguém superior, e essa sensação irritante, filtrando-se por sua
natureza mesquinha, com frequência acaba em ódio e traição.

A gratidão é o agradecimento expresso em atos. É a irradiação
instintiva de justiça, dando nova vida e energia ao indivíduo de quem
emana. É o reconhecimento pelo coração da bondade que os lábios não
podem retribuir. A gratidão nunca conta seus pagamentos. Ela percebe que
nenhum débito de bondade pode jamais ser proscrito, cancelado ou pago
por completo. A gratidão sente apenas a insignificância de seus pagamentos;
a ingratidão, a nulidade do débito. A gratidão é o desabrochar de uma
semente de bondade; a ingratidão é a inatividade morta de uma semente
lançada à pedra.

A expectativa da gratidão é humana; o mostrar-se superior à ingratidão
é quase divino. Desejar reconhecimento por nossos atos de bondade, ansiar
pela apreciação e a simples justiça de um pagamento do bem pelo bem é
natural. Mas a humanidade nunca se eleva à dignidade do viver verdadeiro
até ter a coragem que ousa enfrentar a ingratidão calmamente, e busca
seguir seu curso inalterado quando suas boas obras são recebidas com
desdém ou ingratidão.

As pessoas têm apenas uma corte de apelação para seus atos; não é
“qual será o resultado?”, nem “como isto será recebido?”, mas “isto é
correto?”. A partir daí elas poderão viver suas vidas em harmonia apenas
com esse padrão, serena, brava, leal e inabalavelmente, fazendo de “a retidão
pela retidão” tanto seu ideal quanto sua inspiração.

A humanidade não deveria ser uma máquina automática movida a
gasolina, criada astutamente para liberar certa quantidade de iluminação
quando recebe o estímulo de uma moeda. Ela deveria ser como o grande sol,
que sempre irradia luz, calor, vida e potência, porque não pode evitar fazê-
lo, porque essas qualidades enchem o coração do sol, e porque tê-las
significa que ele precisa distribuí-las constantemente. Deixe que a luz do sol
de nossa compaixão, ternura, amor, apreciação, influência e bondade
escapem sempre de nós como um fulgor para iluminar e animar os outros.
Mas que nunca estraguemos tudo isso ao passar pela vida sempre
colecionando recibos como cupons, para colocar no arquivo de nossa
autoaprovação.

É difícil ver aqueles que se sentaram à nossa mesa nos dias de nossa
prosperidade fugirem como se de uma pestilência quando o infortúnio bate



à nossa porta; ver a lealdade na qual teríamos apostado nossas vidas, que
parecia ser firme como uma rocha, rachar e se estilhaçar como vidro fino
ante o primeiro teste; saber que o fogo da amizade junto ao qual poderíamos
aquecer nossas mãos no momento de necessidade virou cinzas frias e
mortas, onde o calor é apenas uma lembrança assombrada.

Perceber que aqueles que antes viviam no santuário de nossa afeição, na
confidência franca em que as conversas pareciam quase que um solilóquio, e
para quem nossos objetivos e aspirações foram escancarados sem nenhum
quarto de Barba Azul1 reservado – que esses vinham envenenando em
segredo as águas de nossa reputação e nos solapando por meio de suas
mentiras e traições é, de fato, duro. Mas não importa o quanto a ingratidão
nos pique, devemos apenas engolir o soluço, conter a lágrima, sorrir serena e
bravamente e… buscar esquecer.

Em justiça em relação a nós mesmos, não deveríamos permitir que a
ingratidão de poucos nos faça condenar o mundo todo. Prestamos tributos
demais a pouquíssimos insetos humanos quando permitimos que suas
infrações paralisem nossa fé na humanidade. É uma mentira dos cínicos que
dizem “todo mundo é ingrato”, uma mentira companheira de “todo mundo
tem seu preço”. Devemos confiar na humanidade se desejamos receber o
bem da humanidade. Aquele que julga que a humanidade inteira é vil é um
pessimista que confunde sua introspecção com observação; ele olha para
dentro do próprio coração e acha que vê o mundo. Ele é como um vesgo que
jamais enxerga aquilo para que parece olhar.

A confiança e o crédito são as pedras basilares dos negócios, assim
como da sociedade. Retire-os dos negócios e as atividades e
empreendimentos do mundo parariam num instante, tombando e caindo no
caos. Retire do indivíduo a confiança na humanidade e ele se torna nada
além de um egocêntrico e um egoísta, o único bom homem que restou,
fazendo hora extra para guardar seu rancor mesquinho contra o mundo
porque alguns poucos a quem ele favoreceu foram ingratos.

Se alguém recebe uma nota falsa, não perde logo sua fé em todo
dinheiro – ao menos, não existe nenhuma ocorrência registrada disso no
país. Se a pessoa testemunha uma fieira de três ou quatro dias de tempo
ruim, não diz que “o sol deixou de existir, certamente não virão outros dias
ensolarados em todo o calendário”.



Se o café da manhã da pessoa se transforma numa lembrança
desagradável por algum item alimentício que durou mais do que deveria, ela
não abandona o hábito de comer. Se um indivíduo encontra debaixo de uma
árvore uma maçã com um buraco suspeito num dos lados, ele não condena o
pomar inteiro; simplesmente restringe sua crítica àquela maçã. Mas aquele
que ajudou alguém que, posteriormente, foi reprovado num bom teste de
gratidão, diz numa voz queixosa com a consciência da injúria e um gesto de
cabeça que implica a sabedoria de Salomão: “Eu tive minha experiência,
aprendi minha lição. Esta é a última vez que terei fé em qualquer ser
humano. Eu fiz isso por ele, e aquilo por ele, e agora, olhem só o resultado!”.

Em seguida, desdobra uma longa agenda de favores, cuidadosamente
discriminada e somada, até parecer a folha de pagamento de uma cidade
grande. Ele reclama da injustiça de um homem; no entanto, está disposto a
ser injusto com o mundo todo, fazendo com que sofra a punição pelos erros
de um indivíduo. Já existe sofrimento indireto demais neste nosso mundo
sem essa tentativa liliputiana de expandi-lo através da distribuição da
ingratidão de um homem. Se um homem bebe em excesso, absolutamente
não é justiça mandar o mundo inteiro para a cadeia.

O fazendeiro não espera que toda semente plantada por ele com
esperança e fé caia em solo bom e gere sua colheita; ele está perfeitamente
certo de que isso não vai acontecer, não pode acontecer. Ele está contando
com o resultado final de muitas sementes, na colheita de todas, em vez de na
colheita de uma. Se você realmente deseja gratidão, e precisa obtê-la, esteja
disposto a fazer de muitas pessoas devedoras suas.

Quanto mais abnegadas, caridosas e exaltadas a vida e a missão do
indivíduo, maior será o número de ocasiões de ingratidão que deverá
encontrar e superar. Os trinta anos de vida de Cristo foram uma tragédia de
ingratidões. A ingratidão se manifesta em três graus de intensidade no
mundo – ele conheceu todos eles, em inúmeras circunstâncias amargas.

A primeira fase, a mais simples e mais comum, é a de ingratidão
irrefletida, como foi demonstrado no caso dos dez leprosos curados em um
dia – nove partiram sem dizer nada, apenas um agradeceu.

A segunda fase da ingratidão é a negação, um pecado positivo, não a
mera negação da ingratidão. Essa fase foi exemplificada em Pedro, que, com
desejo egoísta de não passar vergonha na frente de duas servas e alguns
observadores, na hora em que teve a oportunidade de ser leal a Cristo,



esqueceu sua amizade, perdeu toda lembrança de sua dívida com o Mestre e
O negou, não uma, não duas, mas três vezes.

A terceira fase da ingratidão é a traição, na qual egoísmo fica vingativo,
conforme demonstrado por Judas, o honrado tesoureiro do pequeno grupo
de treze, cujos ciúme, ingratidão e trinta peças de prata tornaram possível a
tragédia do Calvário.

Esses três – a ingratidão, a negação e a traição – cobrem a gama da
ingratidão, e a primeira leva à segunda, e a segunda prepara o caminho para
a terceira.

Devemos sempre nos erguer bem alto cima da dependência da gratidão
humana, ou não poderemos fazer nada realmente grande, nem nada
verdadeiramente nobre. A expectativa de gratidão é a liga que deprecia um
ato que, sem ela, seria virtuoso. A pessoa que enfraquece seu benfazer pela
ingratidão de terceiros está servindo a Deus com base no salário. Ela é um
soldado contratado, não um voluntário. Deveria ser honesta o bastante para
ver que está trabalhando por uma recompensa; feito uma criança, está sendo
boa por um bônus. Ela está, na verdade, considerando sua gentileza e outras
expressões de bondade como ações morais que está disposta a manter desde
que lhe rendam dividendos.

Existe, numa vida assim, sempre um toque de pose; ela está à espera do
aplauso da plateia. Devemos deixar que a consciência de fazer o certo, de
viver à altura de nossos ideais, seja nossa recompensa e nosso estímulo, ou a
vida se tornará para nós uma série de fracassos, sofrimentos e decepções.

Muito do que parece ser ingratidão na vida vem do engrandecimento
de nossos próprios atos e do apequenamento que fazemos dos atos de
outrem. Podemos ter superestimado a importância de algo que fizemos;
pode ter sido bem trivial, puramente incidental, e o funcionamento
maravilhoso do tear do tempo trouxe resultados grandes e inesperados ao
recebedor de nosso favor. Com frequência sentimos que uma gratidão
estupenda nos é devida, embora não fôssemos, em nenhum sentido, a
inspiração do sucesso que analisamos com tanto sentimento de orgulho.
Uma apresentação fortuita que fizemos na rua pode, através de uma
infinidade de circunstâncias, fazer de nosso amigo um milionário. Pode nos
dever um obrigado pela apresentação, e talvez nem mesmo isso, pois ela
podia ser inevitável, mas certamente erramos ao esperar que ele seja
mansamente grato a nós por seus milhões subsequentes.



A essência da bondade mais verdadeira jaz na graça com que ela é
executada. Algumas pessoas parecem descartar toda a gratidão, quase
tornando-a impossível, pelo modo como concedem favores. Eles fazem com
que você se sinta tão pequeno, tão mesquinho, tão inferior; suas bochechas
ardem de indignação ao aceitar a dádiva que busca das mãos deles. Você
sente como se fosse um osso jogado a um cão, em vez da benevolência
rápida e compassiva que impede suas explicações e dispensa seu
agradecimento com um sorriso, o prazer de um amigo que foi favorecido
com a oportunidade de ser útil a outro. O sujeito que faz outro se sentir
como um inseto reclinado em forno quente enquanto está recebendo um
favor não tem direito algum de esperar futura gratidão – ele deveria ficar
satisfeito se recebe perdão.

Vamos esquecer as boas ações que praticamos, fazendo com que
pareçam pequenas em comparação com as coisas maiores que estamos
fazendo e as ações ainda maiores que esperamos fazer. Essa é a verdadeira
generosidade, e desenvolverá a gratidão na alma daquele que foi ajudado, a
menos que esteja tão petrificado no egoísmo que isso se torne impossível.
Mas lembrar constantemente a alguém dos favores que recebeu de você
quase cancela o débito. O cuidado das estatísticas deveria ser um privilégio
dele; você está usurpando essa prerrogativa quando relembra o débito.
Apenas porque foi nossa sorte ser capaz de servir a alguém não deveríamos
agir como se tivéssemos uma hipoteca sobre sua imortalidade nem esperar
que essa pessoa acione o censor de adulação sempre que estiver em nossa
presença.

Aquilo que com frequência nos parece ser ingratidão pode ser
meramente nossa própria ignorância das sutis fases da natureza humana. Às
vezes, o coração humano está tão cheio de agradecimento que não consegue
falar, e, por causa da própria intensidade de sua apreciação, meras palavras
lhe parecem insignificantes, mesquinhas e inadequadas, e a profundidade da
eloquência de seu silêncio é mal interpretada. Às vezes, a consciência de sua
inabilidade de retribuir desenvolve um orgulho estranho – pode ser uma
gratidão genuína, embora insensata em sua falta de expressão –, uma
determinação de não dizer nada até que a oportunidade pela qual ele
esperava lhe possibilite transformar essa gratidão em realidade. Existem
exemplos inumeráveis nos quais a verdadeira gratidão tem toda a aparência



da mais crua ingratidão, assim como certas plantas inofensivas são feitas
pela Natureza para lembrar a hera venenosa.

A ingratidão é a manifestação de alguém para quem você já não é mais
necessário; é com frequência a expressão da rebeldia ante a descontinuação
de favores. As pessoas raramente são ingratas antes de terem exaurido suas
avaliações. Expressões profusas de gratidão não cancelam uma dívida mais
do que uma nota promissória acerta uma conta. É um começo, não um fim.
A gratidão que é extravagante nas palavras normalmente é econômica em
todas as outras expressões.

Nenhuma boa ação desempenhada no mundo morre de fato. A ciência
nos diz que nenhum átomo de matéria pode jamais ser destruído, que
nenhuma força, uma vez iniciada, termina; ela simplesmente passa por uma
diversidade de fases sempre em mutação. Cada boa ação feita para terceiros
é uma grande força que inicia uma pulsação sem fim ao longo do tempo e
da eternidade. Podemos não saber, podemos nunca ouvir uma palavra de
gratidão ou de reconhecimento, mas tudo voltará para nós de alguma forma,
tão naturalmente, tão perfeitamente, tão inevitavelmente quanto o eco
responde ao som. Talvez não quando esperamos, como esperamos, nem
onde esperamos, mas em algum momento, de alguma forma, em algum
lugar, vai voltar, como a pomba que Noé enviou da Arca retornou com a
folhagem verde da revelação.

Vamos conceber a gratidão em seu sentido mais amplo e mais belo,
que, se recebemos alguma bondade, estamos em dívida, não apenas com
uma pessoa, mas também com o mundo inteiro. Assim como estamos em
dívida a cada dia com milhares de pessoas pelos confortos, alegrias,
consolações e bênçãos da vida, que nós percebamos que é apenas por meio
da gentileza com todos que podemos começar a retribuir a dívida com um,
começar a fazer da gratidão o clima para toda a nossa vida e uma expressão
constante em atos visíveis, em vez de apenas em pensamentos. Que
enxerguemos a horrível covardia e a injustiça da ingratidão, não para levá-la
a sério demais nos outros, nem para condená-la com severidade excessiva,
mas somente para bani-la para sempre de nossas próprias vidas e para fazer
de todas as horas de nossa vida a irradiação da doçura da gratidão.

1. Barba-Azul (“le Barbe-Bleue”) é um conto de fadas escrito por Charles Perrault em 1697, na
coletânea conhecida como Contos da Mamãe Gansa. É a história de um rico conde que já tinha sido



casado seis vezes, mas suas esposas sempre desapareciam misteriosamente. Após se casar com uma
sétima, a jovem esposa se mudou para seu castelo e recebeu a seguinte instrução: todos os quartos
eram livres para circulação, exceto um, que ficava trancado e cuja chave ficava com ele. Ela tanto fez
que conseguiu entrar no quarto, apenas para descobrir lá os corpos das ex-esposas. (N.T.)



Pessoas que vivem em
castelos de ar

Pessoas que vivem em castelos
de ar

Viver num castelo de ar é quase tão rentável quanto ser dono de metade de
um arco-íris. Não é mais nutritivo do que um jantar de doze pratos –
comido num sonho. Castelos de ar são construídos de momentos dourados,
e seu único valor está no material bruto, que é, assim, tornado sem valor.

O clima dos castelos de ar é pesado e estonteante com o incenso de
esperanças vagas e ideais fantasmas. Neles a pessoa se acalenta na
inatividade sonhadora com as canções dos feitos imponentes que ela
executará, a grande influência que ela um dia terá, a vasta riqueza que lhe



pertencerá, um dia, de algum jeito, em algum lugar, nos dias róseos e
iluminados pelo sol do futuro. O erro arquitetônico dos castelos de ar é que
o proprietário os constrói de cima para baixo, partindo das torres douradas
nas nuvens, em vez de de baixo para cima, partindo de uma fundação sólida
e firme de propósito e energia. Essa dieta de folhas de lótus mentais é um
narcótico, não um estimulante para a mente.

Ambição, quando pareada com energia incansável, é algo bom, algo
ótimo, mas em si mesma é pouco. As pessoas não podem se elevar a coisas
mais altas pelo que gostariam de alcançar, mas apenas pelo que se
empenham em alcançar. Para ter valor, a ambição deve sempre ser
manifestada em zelo, em determinação, em energia consagrada a um ideal.
Se ela é assim reforçada, assim combinada, o castelo aerado derrete em
nada, e o indivíduo se posta numa nova e forte fundação de rocha sólida a
partir de onde, dia a dia e pedra por pedra, poderá erguer uma imponente
estrutura material do trabalho de sua vida para durar ao longo do tempo e
da eternidade. O castelo de ar representa sempre a obra de um arquiteto
sem um construtor; ele significa planos jamais postos em execução. Eles nos
dizem que a pessoa é a arquiteta de sua própria fortuna. No entanto, se for
apenas o arquiteto, construirá apenas um castelo de ar com sua vida; ele
deveria ser o arquiteto e também o construtor.

Viver no futuro é viver num castelo de ar. Amanhã é a sepultura onde
os sonhos do sonhador, do trabalhador que não trabalha, são enterrados. O
sujeito que diz que levará uma vida nova e melhor amanhã, que promete
grandes coisas para o futuro, porém não faz nada no presente para tornar
esse futuro possível, está vivendo num castelo de ar. Em sua arrogância, ele
está tentando fazer um milagre; busca transformar a água em vinho, ter a
colheita sem a semeadura, ter um final sem um começo.

Se queremos tornar nossas vidas dignas de nós, grandiosas e nobres,
sólidas e inexpugnáveis, devemos trocar castelos de ar feitos de sonhos por
fortalezas de feitos. Toda pessoa com um ideal tem o direito de viver no
brilho e na inspiração dele, e de imaginar a alegria de atingi-lo, assim como
o viajante cansado enche a mente com o pensamento do esplendor de casa
para acelerar seus passos e fazer os quilômetros cansados parecerem mais
curtos, mas o trabalhador não deveria nunca se preocupar de fato com o
futuro, pensando pouco nele exceto como inspiração para determinar sua
rota, como os marinheiros estudam as estrelas para fazer seus planos de



maneira sábia e se preparar para o futuro tornando cada dia, separadamente,
o melhor e mais verdadeiro que ele puder.

Que possamos nos mostrar à altura da plenitude de nossas
possibilidades a cada dia. A humanidade dispõe apenas de um dia de vida –
hoje. Nós vivemos ontem, e podemos viver amanhã, mas o que temos de
fato é apenas hoje.

O segredo da vida verdadeira – mental, física e moral, material e
espiritual – pode ser expresso em quatro palavras: cumpra a sua parte. Essa é
a fórmula mágica que transforma castelos de ar em fortalezas.

As pessoas às vezes ficam mais suaves e generosas ao pensar no que
fariam se recebessem uma grande fortuna. “Se eu fosse milionário”, dizem
elas – e deixam a frase derreter docemente na boca, como se fosse um
caramelo –, “eu bancaria gênios; fundaria uma faculdade; construiria um
grande hospital; levantaria apartamentos modelo; mostraria ao mundo o que
é caridade de verdade.” Ah, isso é tudo tão fácil, tão fácil, essa benevolência
indireta, esse gasto das fortunas de terceiros! Poucos de nós, segundo os
números mais recentes, têm um milhão, mas todos nós temos alguma coisa,
alguma parte disso. Estamos cumprindo a nossa parte? Somos generosos
com o que temos?

A pessoa que é egoísta com cem mil dólares não vai desenvolver asas
angelicais de generosidade quando seu milhão chegar. Se o espírito generoso
for uma realidade no indivíduo, em vez de uma gabolice vazia, ele irá, a toda
hora, encontrar oportunidades para manifestá-lo. A irradiação de bondade
não precisa ser expressa em dinheiro, de forma alguma. Pode ser
demonstrada em um sorriso de interesse humano, um brilho de empatia,
uma palavra de camaradagem com quem sofre e quem luta, um estender
instintivo da mão auxiliadora para aquele que passa necessidade.

Nenhum ser humano vivente é tão pobre que não possa evidenciar seu
espírito de benevolência em relação a seu camarada. Ele pode assumir
aquela fase rara e maravilhosamente bela da caridade divina ao perceber a
frequência com que um motivo é deturpado no ato; como o pecado, a dor e
o sofrimento distorceram e mascararam o bem latente ao substituir uma
palavra de tolerância gentil por algum brilho barato de cinismo tosco
fingindo ser sagacidade. Se não somos ricos o bastante para distribuir
dinheiro “vivo”, que jamais sejamos pobres a ponto de faltar uma palavra
para o irmão. Que deixemos nossos castelos de ar de vaga autoadulação por



termos gastado de modo tão sábio milhões que jamais vimos, e ascendamos
à dignidade de nos mostrar à altura da proporção plena de nossas posses,
por mais escassas que sejam. Que possamos encher o mundo ao nosso redor
com amor, brilho, doçura, gentileza, prestatividade, coragem e empatia,
como se essas qualidades fossem a única moeda e nós fôssemos condes de
Monte Cristo, cheios de tesouros indizíveis de ouro eternamente ao nosso
dispor.

Que possamos parar de dizer “Se eu fosse” e passemos a dizer sempre
“Eu sou”. Que deixemos de viver no modo subjuntivo e comecemos a viver
no indicativo.

A grande defesa da humanidade contra a acusação de deveres não
cumpridos é a “falta de tempo”. O clamor constante por tempo seria
patético não fosse pelo fato de que a maioria dos indivíduos mais desperdiça
seu tempo do que o utiliza. O tempo é a única posse realmente valiosa da
humanidade, pois sem ele todo o seu poder deixaria de existir. Não obstante,
a humanidade esbanja de maneira irresponsável seu maior tesouro como se
nada valesse. A riqueza de todo o mundo não poderia comprar um segundo
de tempo. Mesmo assim, os assassinos da sociedade ousam dizer em público
que andaram “matando tempo”. A falácia do tempo mandou mais gente
para os castelos de ar do que todos os outros motivos juntos. A vida é
apenas tempo; a eternidade é somente mais tempo; a imortalidade não é
nada além do direito de viver por um tempo sem fim.

“Se eu tivesse uma biblioteca, eu leria” é o lamento débil de algum
outro arrendatário de um castelo de ar. Se a pessoa não lê os dois ou três
bons livros que possui ou que lhe estão acessíveis, não leria nem que tivesse
o Museu Britânico trazido para sua mesinha de cabeceira e o exército
britânico fosse delegado para serviço contínuo entregando-lhe livros das
prateleiras. O tempo sacrificado na leitura de jornais sensacionalistas
poderia ser consagrado à boa leitura se o indivíduo estivesse simplesmente
disposto a desfrutar de sua porção da oportunidade.

Aquele que anseia por alguma crise na vida em que possa exibir uma
coragem impressionante enquanto não despende nenhuma porção dessa
coragem para suportar bravamente as dores, decepções e tribulações da vida
diária está vivendo num castelo de ar. Ele não passa de um pardal olhando
invejosamente para os penhascos onde a águia audaz constrói seu ninho e
sonhando em ser um grande pássaro como ela, talvez até ousando, com toda



a condescendência, criticar o método de voo da outra e emplumar-se com as
medalhas que ele ganharia por seu voo, se pudesse. É o heroísmo cotidiano
que vitaliza todo o poder de uma pessoa numa emergência, que lhe dá
confiança de que, quando a necessidade vier, ela estará e precisará estar
pronta.

O castelo de ar tipifica qualquer delírio ou tolice que faz a pessoa
abandonar a vida real por uma existência vaga, vã. Viver em castelos de ar
quer dizer que o indivíduo enxerga a vida sob uma perspectiva errônea. Ele
permite que seu eu mais inferior domine seu eu superior; ele, que deveria
assomar como um conquistador imponente acima da fraqueza, do pecado e
da tolice humana que ameaçam destruir a melhor parte de sua natureza,
amarra seus próprios pulsos aos grilhões do hábito que fazem dele um
escravo. Ele perde a coroa de sua majestade porque vende seu direito de
nascença pelo conforto e comodidade temporários e pelas coisas vistosas do
mundo, sacrificando tanto do que é melhor nele apenas por riqueza, sucesso,
posição ou pelos aplausos do mundo. Ele abandona o trono da
individualidade pelo castelo de ar do delírio.

Aquele que se embrulha no casaco napoleônico de seu egoísmo,
hipnotizando-se para acreditar que é superior a todos os outros, que os
binóculos do universo estão voltados para ele e que ele caminha pelo palco
sozinho, é melhor que acorde. Ele está vivendo num castelo de ar. Aquele
que, como Narciso, apaixona-se pelo próprio reflexo e pensa que tem o
monopólio sobre a grande obra do mundo, cuja arrogância se ergue dele
como a fumaça se ergue da lâmpada mágica do gênio e se espalha até
bloquear e esconder o universo, está morando num castelo de ar.

A pessoa que acredita que toda a humanidade está unida em
conspiração contra ela, que sente que sua vida é a mais difícil em todo o
mundo e permite que as preocupações, dores e tribulações que ocorrem a
todos nós eclipsem o sol glorioso de sua felicidade, obscurecendo seus olhos
aos privilégios e bênçãos recebidos por ela, essa pessoa está vivendo num
castelo de ar.

A pessoa que acha que a mais linda criatura do mundo todo é vista em
seu espelho, e que troca seu legado majestoso de vida nobre pelos
simulacros, invejas, tolices, frivolidades e fingimentos da sociedade, está
vivendo num castelo de ar.



O indivíduo que faz da riqueza o seu deus, em vez de seu servo, que
está determinado a enriquecer, a ficar rico a qualquer custo, e que está
disposto a sacrificar honestidade, honra, lealdade, caráter, família – tudo o
que lhe deveria ser mais querido – em troca de uma mera pilha de dinheiro,
é, a despeito de seus trajes de arminho, apenas um rico miserável, morando
num castelo de ar.

Aquele ultraconservador, a vítima de falso conteúdo, aquele que não
tem planos, nem ideais, nem aspirações além da rodada maçante de deveres
diários nos quais se move como um peixe-dourado dentro de um globo, com
frequência é vaidoso o bastante para se gabar de sua falta de progressividade
em frases prontas baratas daqueles a quem ele permite que pensem por ele.
Ele não percebe que a fidelidade aos deveres, em seu sentido mais elevado,
quer dizer o objetivo constante do desempenho de deveres mais elevados,
cumprindo, até onde se possa, ao máximo das possibilidades de cada um,
não se contentando em fazer mínimo. Uma máquina faria isso, mas seres
humanos de verdade sempre tentam fazer mais. Uma pessoa assim está
vivendo num castelo de ar.

Com menosprezo condescendente, ele escarnece do homem de
propósitos sinceros e atenciosos que vê sua meta bem distante de si mas está
disposto a pagar qualquer preço, desde que honesto, para atingi-la; contente
em trabalhar dia após dia, incessantemente, em meio a tempestades e
estresse, e luz do sol e sombra, com a confiança sublime de que a natureza
está anotando cada traço de seu esforço; que, embora os momentos com
frequência pareçam sombrios e o progresso, ínfimo, os resultados devem
chegar, se ele simplesmente tiver a coragem de lutar bravamente até o final.
Esse indivíduo não vive num castelo de ar; ele está apenas batalhando com o
destino pela posse de sua herança, e fortalece seu caráter através dessa luta,
apesar de que talvez nem tudo o que ele deseja lhe seja entregue.

A pessoa que permite que o remorso por erros passados ou tristeza
pelas oportunidades perdidas a impeçam de recriar um futuro orgulhoso
com os novos dias entregues a seu cuidado está perdendo muito da glória de
viver. Ela está repudiando o maná da vida nova dada a cada um de nós a
cada novo dia, simplesmente por ter utilizado mal o maná de anos atrás. Ela
é duplamente insensata, pois tem a sabedoria da experiência passada e não
lucra com isso, apenas por causa de uma tecnicalidade de arrependimento
inútil e mórbido. Está vivendo num castelo de ar.



O indivíduo que passa seu tempo lamentando a fortuna que teve um
dia, ou a fama que levantou voo para o oblívio, desperdiçando seus
momentos dourados erigindo novos monumentos no cemitério de suas
realizações antigas e sua grandeza passada, fazendo com que o que ele já foi
justifique o que ele é, vive num castelo de ar. Para o mundo e para o
indivíduo, um único ovo de esperança renovada e determinação, com seu
incrível potencial de vida nova, é maior do que mil ninhos cheios dos ovos
de sonhos mortos ou de ambições irrealizadas.

Seja lá o que impeça a pessoa de viver sua melhor, mais verdadeira e
mais elevada vida agora, no presente do indicativo, se for algo que essa
pessoa mesma coloca como obstáculo em seu próprio caminho para o
progresso e o desenvolvimento, isso para ela é um castelo de ar.

Algumas pessoas residem no castelo de ar da indolência; outras, no
castelo de ar da dissipação, do orgulho, da avareza, da enganação, da
intolerância, da preocupação, da intemperança, da injustiça, da intolerância,
da procrastinação, da mentira, do egoísmo ou de alguma outra característica
moral ou mental que as retira de seus deveres e privilégios reais de viver.

Que descubramos qual é o castelo de ar em que nós, individualmente,
gastamos a maior parte de nosso tempo, e poderemos então começar uma
recriação de nós mesmos. O cativeiro do castelo de ar deve ser combatido
nobremente, incansavelmente.

Enquanto o ser humano passa suas horas e seus dias e suas semanas em
um castelo de ar, ele descobre que os fios e linhas delicados e diáfanos da
estrutura-fantasma gradualmente se tornam cada vez menos arejados;
começam a ficar gradualmente mais firmes, fortalecendo-se com os anos, até
que afinal paredes sólidas o cerquem. Aí ele se espanta com a percepção
horrível de que o hábito e a habitação transformaram seu castelo de ar numa
prisão, da qual a fuga é difícil.

E então ele descobre que a coisa mais enganadora e perigosa de todas
é… o castelo de ar.



Espadas e bainhas

Espadas e bainhas

É costume de Estados e nações agradecidos apresentar espadas como
símbolos da mais alta honra aos líderes vitoriosos de seus exércitos e
armadas. A espada oferecida ao almirante Schley pelo povo da Philadelphia,
no final da guerra entre Estados Unidos e Espanha, custou mais de US$
3.500, a maior parte dos quais foi gasta nas joias e na decoração da bainha.
Pouco mais de meio século atrás, quando o general Winfield Scott, em cuja
homenagem o almirante Schley foi batizado, recebeu uma linda espada do
estado de Louisiana, perguntaram-lhe se ele havia gostado.

“É uma espada belíssima, de fato”, disse ele, “mas tem uma coisa nela
que eu teria preferido diferente. A inscrição deveria estar na lâmina, não na
bainha. A bainha pode ser tomada de nós; a espada, jamais.”



O mundo gasta muito tempo, dinheiro e energia na bainha da vida; e
de menos na espada. A bainha representa o que é exibido por fora, vaidade e
exposição; a espada, o valor intrínseco. A bainha é sempre a aparência; a
espada, a realidade. A bainha é temporal; a espada, o eterno. A bainha é o
corpo; a espada, a alma. A bainha tipifica o lado material da vida; a espada,
o verdadeiro, o espiritual, o ideal.

Aquele que não ousa seguir suas próprias convicções, mas que vive no
terror do que a sociedade dirá, caindo prostrado ante o bezerro dourado da
opinião pública, está vivendo uma vida vazia, de pura exibição. Está
sacrificando sua individualidade, seu divino direito a levar sua vida em
harmonia com seus próprios ideais elevados, por um medo covarde e
adulador do mundo. Ele não é uma voz com a nota forte do propósito
individual; é apenas o eco esfarrapado da voz de milhares. Não está
iluminando, afiando e utilizando a espada de sua vida num combate
verdadeiro; em vez disso, está preguiçosamente ornamentando uma bainha
inútil com os hieroglifos de sua tolice.

A pessoa que vive além de suas posses, que hipoteca seu futuro pelo
presente, que é generosa em vez de justa, que está sacrificando tudo para
acompanhar a procissão de seus superiores, está realmente perdendo muito
da vida. Ela também está decorando a bainha, e deixando a espada
apodrecer lá dentro.

A vida não é uma competição com os outros. Em seu sentido mais
verdadeiro, é uma rivalidade de cada um consigo mesmo. Deveríamos, a
cada dia, buscar quebrar nosso recorde do dia anterior. Deveríamos, a cada
dia, levar vidas mais fortes, melhores, mais verdadeiras; a cada dia, dominar
alguma fraqueza de ontem; a cada dia, corrigir tolices passadas; a cada dia,
ultrapassar nós mesmos. E isso não é nada além de progresso. E o progresso
individual e consciente, o progresso infinito e ilimitado, é algo grandioso,
que diferencia a humanidade de todos os outros animais. Então não
daremos a mínima para as decorações belas e inúteis da aprovação da
sociedade na bainha. Para nós, bastará saber que a lâmina de nosso
propósito é mantida sempre afiada e pronta para a defesa da retidão e da
verdade, nunca para equivocar os direitos dos outros, mas sempre para
corrigir os erros em nós mesmos e naqueles ao nosso redor.

Reputação é o que o mundo pensa que a pessoa é; caráter é aquilo que
ela é de verdade. Qualquer um pode jogar peteca com a reputação de



alguém; já o caráter é apenas dele. Ninguém pode ferir o caráter de outrem,
apenas a própria pessoa. O caráter é a espada; a reputação é a bainha. Muita
gente desenvolve insônia de tanto ficar de guarda sobre sua reputação,
enquanto seu caráter não lhes preocupa nem um pouco. Com frequência,
causam novos amassados em seu caráter na tentativa de esculpir uma
filigrana profunda e enganadora na bainha de suas reputações. A reputação é
a casca que as pessoas descartam quando deixam esta vida pela imortalidade.
O caráter, elas levam consigo.

A pessoa que gasta muito em doações caridosas e é dura e severa em
seus julgamentos, compassiva sentimentalmente com o pecado humano e a
fraqueza no abastrato, enquanto arroga a si mesma a onisciência em sua
rude condenação de lapsos individuais, é caridosa apenas por fora. Ela está
deixando que sua língua desfaça a boa obra de suas mãos. Está entusiasmada
demais em decorar a bainha da publicidade para pensar na espada do amor
real pela humanidade.

Aquele que leva a avareza ao ponto de se tornar um sovina,
acumulando ouro tornado inútil para ele por não cumprir sua única função,
a circulação, e que considera as necessidades da vida como luxos, é uma das
piadas da Natureza, e seria engraçado, não fosse tão grave. Ele é o animal
mais difícil de classificar em toda a história natural da humanidade – ele
tem tantas das virtudes! É um exemplo notável de ambição, economia,
frugalidade, persistência, força de vontade, autonegação, lealdade ao
propósito e generosidade com seus herdeiros. Essas nobres qualidades, ele
estraga na aplicação. Sua especialidade é a bainha da vida. Ele gasta seus
dias fazendo uma bainha de ouro puro para a espada de estanho de uma
existência desperdiçada.

Os ares e ostentações fajutos, a extravagância e a prodigalidade de
alguns que ficaram ricos de súbito é revestir de ouro a bainha sem melhorar
a lâmina. O verniz superficial de refinamento realmente acentua a
vulgaridade nativa. Quanto mais se pule o madeiramento, mais se revela o
grão da madeira. Alguns dos repentinos legatários de fortunas têm a
sabedoria de adquirir a realidade do refinamento através de um treinamento
cuidadoso. Esse é o verdadeiro método de colocar a espada em si em ordem,
em vez de cravejar de pedras a bainha.



A pessoa que se casa apenas por dinheiro ou por um título é um Esaú2

do início do século. Está vendendo seu direito de nascença ao amor pelo
guisado de um nome vazio, perdendo a possibilidade de uma vida de amor,
tudo o que a humanidade deveria ter como mais desejado, por um mero
saco de ouro ou uma coroa. Ela está decorando a bainha com um brasão e
desenhos heráldicos e com ornamentos de ouro puro cravejado de joias.
Sente que isso será o suficiente para a vida, e que ela não precisa de amor –
amor verdadeiro, que fez deste mundo um paraíso, a despeito de todas as
outras pessoas presentes. Ela não se dá conta de que existe apenas uma
razão real, apenas uma justificativa para o casamento, e esta é: o amor; todos
os outros motivos não são razões, são apenas desculpas. A frase “casar-se
com alguém por seu dinheiro”, como o mundo diz com tanta franqueza, está
incorreta – a pessoa se casa com o dinheiro, e leva a outra pessoa como um
ônus, uma hipoteca sobre a propriedade.

O indivíduo que procrastina, enchendo os ouvidos com a adorável
canção do “amanhã”, está seguindo o jeito mais fácil e mais descansado de
encurtar suas possibilidades na vida. A procrastinação é sufocar a ação pelo
atraso, é matar a decisão pela inatividade, é boiar no rio do tempo em vez de
remar bravamente no sentido do cais desejado. É assistir às areias da
ampulheta escorrerem antes de começar qualquer trabalho novo, e então
reverter a ampulheta e repetir a observação. A tolice do indivíduo em
protelar assim é evidente quando a qualquer segundo sua vida pode parar e
as areias daquela única hora podem seguir seu curso – e ele não estará lá
para ver.

A demora é o narcótico que paralisa a energia. Quando perguntaram a
Alexandre como ele conquistou o mundo, ele disse: “Sem demoras”. Que
nós não adiemos para amanhã o dever de hoje; que aquilo que nossa mente
nos diz que deveria ser feito hoje, nossa mente e nosso corpo executem. O
hoje é a espada que deveríamos empunhar e usar; o amanhã não passa da
bainha de onde cada novo hoje é sacado.

A pessoa que ostenta um ar pomposo e opressivo de dignidade por ter
realizado algum pequeno trabalho relevante, porque está investida de um
breve manto de autoridade, perde de vista a perspectiva verdadeira da vida.
Ela é destituída de humor; leva-se a sério em demasia. É apenas uma bainha
de mil dólares guardando uma espada de dois dólares.



O sujeito que é culpado de inveja é a vítima do vício mais antigo na
história do mundo, o traço mais maldoso e mais desprezível dos seres
humanos. Ela começou no Jardim do Éden, quando Satã invejou Adão e
Eva. Ela causou a queda da humanidade e o primeiro assassinato – o ato
nada fraternal de Caim com Abel. A inveja é um vício paradoxal. Ela não
suporta bravamente a prosperidade de outrem, tem uma dispepsia mental
porque outra pessoa está se banqueteando, faz com que as roupas de quem a
tem virem andrajos ante a visão do veludo de terceiros. A inveja é a
contemplação maliciosa da beleza, das honras, do sucesso, da felicidade ou
do triunfo de outra pessoa. É a lama que a inferioridade lança sobre o
sucesso. A inveja é a gangrena da ambição insatisfeita, ela consome o
propósito e mata a energia. É o egoísmo virando semente; ela sempre
encontra o segredo de seu insucesso em algo fora de si mesma.

A inveja é a bainha, mas a emulação é a espada. A emulação considera
o sucesso de terceiros como uma lição objetiva; ela busca, no triunfo de
outra pessoa, o motivo, a razão, a inspiração do método. Ela busca obter as
mesmas alturas seguindo o caminho assim descoberto, não arremessar do
alto de sua eminência aquele que apontou o caminho para atingi-la. Que
possamos manter a espada da emulação sempre afiada e preparada na
batalha do esforço honesto, não se embotando à toa e enferrujando na
bainha da inveja.

A tolice suprema do mundo, as profundezas mais tristes em que a
mente humana pode afundar, é o ateísmo. Certamente é de se ter pena
daquele que permite que a filosofia ilógica de infiéis mesquinhos, ou suas
interpretações equivocadas das revelações da ciência, o usurpem de seu
Deus. Ele prende sua fé a algum sofisma engenhoso no raciocínio daqueles
cujos livros leu para resumir para si o problema todo, e, num egoísmo
irremediável, fecha os olhos aos milhões de provas na natureza e na vida,
porque os planos completos da Onipotência não estão claros para ele.

Usando a tecnicalidade de seu fracasso para compreender algum ponto
– talvez seja por isso que exista pecado, sofrimento, dor e injustiça no
mundo –, ele declara que não acredita. Poderia também desacreditar do céu
lá no alto, porque não o enxerga; desacreditar do ar que respira, pois
invisível; duvidar da realidade do oceano, pois sua visão fraca não consegue
absorver nada além de alguns poucos quilômetros do grande mar; negar até



a vida em si, porque não pode vê-la, e nenhum estudioso de anatomia já
encontrou a sutil essência para colocá-la sob exame na ponta de seu bisturi.

Ele ousa descrer de Deus, apesar de Suas inúmeras manifestações,
porque não desfruta da confiança plena do Criador nem recebeu permissão
para ver e conferir os planos básicos para o universo. Ele guarda a espada da
crença na bainha encardida da infidelidade. Ele não vê a prova de Deus no
milagre diário do nascer e do pôr do sol, nas estações do ano, nos pássaros,
nas flores, nas inúmeras estrelas movendo-se com sua majestosa
regularidade ao comando da lei eterna, na presença do amor, da justiça, da
verdade no coração dos homens, naquela confiança suprema que é intrínseca
à humanidade, fazendo com que até o selvagem mais reles adore o Infinito
de alguma forma. É a vaidade mesquinha do raciocínio barato que faz com
que o indivíduo permita que a bainha desajustada da infidelidade esconda
dele a glória da espada da crença.

A filosofia de espadas e bainhas é tão verdadeira em relação às nações
quanto aos indivíduos. Quando a França cometeu o grande crime do século
19, condenando Dreyfus à infâmia e ao isolamento, tapando seus ouvidos
aos gritos por justiça e buscando cobrir sua vergonha com outra vergonha
ainda maior, ela embainhou a espada da honra da nação na bainha do crime
de uma nação. A quebra da espada de Dreyfus quando ele foi cruelmente
degradado diante do exército tipificou a degradação da nação francesa ao
quebrar a espada da justiça e preservar cuidadosamente a bainha vazia com
sua inscrição irônica: “Vive la justice”.

A bainha é sempre inútil no momento da emergência; aí é na espada
em si que devemos confiar. Aí a inutilidade da exibição, da fachada, do
fingimento, da fraqueza dourada é revelada para nós. Aí as trivialidades da
vida são vistas em sua forma verdadeira. A nulidade de tudo exceto o real, o
testado, o verdadeiro, torna-se luminosa num instante. Aí sabemos se nossa
vida foi uma de preparação verdadeira, mantendo a espada limpa, pura,
afiada e pronta, ou uma de puro ócio, sem sentido, as marcas cotidianas da
tolice na bainha vazia de uma vida desperdiçada.

2. Alusão à história bíblica dos irmãos Esaú e Jacó descrita no livro de Gênesis 25: 29-34. (N.T.)



A conquista do evitável

A conquista do evitável

Este mundo seria um lugar encantador para se viver – se não fossem as
pessoas. Elas realmente causam todo tipo de problema. O pior inimigo do
homem é sempre o homem. Ele começou a jogar a responsabilidade por
seus delitos em outra pessoa no Jardim do Éden, e vem fazendo isso desde
então.

A maior parte da dor, do sofrimento e da desgraça na vida é puramente
uma invenção humana; mesmo assim, o ser humano, com irreverência
covarde, ousa jogar a responsabilidade em Deus. Isso acontece por meio da
quebra das leis, sejam essas leis naturais, físicas, cívicas, mentais ou morais.
Elas são leis que a humanidade conhece, mas desconsidera; ela se arrisca; ela
acha que pode driblar os resultados de algum jeito. Mas a Natureza diz:
“quebrou, pagou”. Não há lei que seja letra morta nos códigos legais divinos



da vida. Quando alguém permite que uma procissão de tochas desfile dentro
de um paiol, não é cortês da parte dele referir-se à explosão que se segue
como “um dos atos misteriosos da Providência”.

Nove décimos de todo infortúnio, infelicidade e sofrimento do mundo
são evitáveis. Os jornais diários são os grandes cronistas da dominância do
desnecessário. Parágrafo após parágrafo, coluna após coluna e página após
página da história sombria – acidentes, desastres, crimes, escândalos,
fraqueza e pecado humanos – podem ser marcados com a palavra “evitável”.
Em cada circunstância, nossa informação não era completa o suficiente,
nossa análise não era apurada o bastante; podemos traçar cada uma delas até
sua causa, a fraqueza ou erro de onde elas emanaram. Às vezes é descuido,
desatenção, negligência dos deveres, avareza, raiva, inveja, dissipação,
traição da confiança, egoísmo, hipocrisia, vingança, desonestidade –
qualquer uma das centenas de fases do evitável.

Aquilo que pode ser evitado deveria ser evitado. Tudo recai sobre o
indivíduo. O “evitável” existe em três graus: primeiro, aquilo que se deve
somente e diretamente ao indivíduo; segundo, aquilo que sofre os malfeitos
daqueles ao redor do indivíduo, outros indivíduos; terceiro, as circunstâncias
em que ele é a vítima desnecessária dos erros da sociedade, o inocente
herdeiro da tolice da humanidade – e a sociedade não é mais do que a massa
de milhares de indivíduos com a herança de maneirismos, costumes e leis
que receberam do passado.

Às vezes, ficamos deprimidos e melancólicos perante o fracasso,
quando a fortuna que parecia quase em nossas mãos nos escapa por causa da
inveja, da malícia ou da traição de outra pessoa. Nós nos curvamos sob o
peso de uma tristeza que faz a vida toda se escurecer e a estrela da esperança
sumir de nossa visão; ou nos deparamos com algum infortúnio desnecessário
com um desespero burro e indefeso. “Está tudo errado”, dizemos, “é cruel, é
injusto. Por que isso é permitido?” E, na própria intensidade de nossa
emoção, repetimos semi-inconscientemente essas palavras, numa iteração
monótona, como se de alguma forma a própria repetição por si só pudesse
trazer alívio, pudesse nos tranquilizar. Entretanto, na maioria das vezes isso
podia ser evitado. Nenhum sofrimento é causado pelo mundo por direito.
Seja lá qual for o sofrimento, ele é evitável, vindo da desarmonia ou de
algum tipo de erro.



Na divina economia do universo, a maioria do mal, da dor e do
sofrimento é desnecessária, mesmo quando sobrepujados de vez, e, talvez, se
nosso conhecimento estivesse perfeito, seria visto que nada disso era
necessário, e tudo era evitável. A culpa é minha, ou sua, ou a culpa é do
mundo. Isso é sempre individual. O mundo em si não passa da força unida e
coesa dos pensamentos, palavras e ações dos milhões que viveram ou estão
vivendo. Foi por indivíduos que o grande delito que causa nosso sofrimento
evitável foi acumulado, e por indivíduos ele deve ser enfraquecido e
corrigido. E isso, também, é, em grande grau, culpa nossa; nós nos
importamos tão pouco em agitar o sentimento público, de chicoteá-lo até
entrar em atividade a menos que o problema diga respeito a nós,
individualmente.

A velha fábula grega sobre Atlas, o rei africano que sustentava o
mundo em seus ombros, tem uma aplicação moderna. O indivíduo é o Atlas
sobre quem o destino do mundo repousa hoje em dia. Cada indivíduo que
faça o seu melhor – e o resultado é pré-ordenado; é apenas uma questão da
massa inconquistável de unidades. Que cada indivíduo carregue sua parte
tão fielmente como se toda aquela responsabilidade repousasse sobre ele,
contudo, com a mesma calma, gentileza e despreocupação como se a
responsabilidade repousasse sobre os outros.

A maioria dos acidentes é evitável – como aconteceu em Balaclava, em
que “alguém fez asneira”. Um dos maiores desastres do século 19 foi a
enchente de Johnstown, em que a ruptura de uma represa causou a perda de
mais de seis mil vidas. A enchente não foi mero acidente, foi um crime.
Uma represa vazando, que se sabia havia mais de um ano que não era
segura, que se sabia ser incapaz de aguentar qualquer aumento de pressão,
erguia-se na entrada do vale. Abaixo dela, jazia uma cadeia de vilarejos
contendo mais de 45 mil pessoas na linha direta da enchente. Quando
vieram as chuvas pesadas, a represa enfraquecida cedeu. Se tivesse havido
um indivíduo, um integrante do Clube de Pesca South Fork corajoso o
bastante para simplesmente fazer seu dever, um membro com a coragem de
convencer seus colegas e agitar alguma ação popular para tornar a barreira
mais segura, mais de seis mil assassinatos teriam sido evitados.

Quando um engenheiro cansado, sonolento pelo excesso de trabalho,
não consegue mais roubar da natureza o descanso que ele merece e,
dormitando por um momento em sua cabine, deixa de ver a luz vermelha



que sinaliza perigo, ou de obedecer à explosão do torpedo de alerta, o
desastre que se segue não é culpa do Todo-Poderoso. É apenas um horrendo
funeral para a luta de uma empresa ferroviária a fim de poupar dois dólares.
Um grama de prevenção vale seis quilos de inquérito policial. É um crime
equilibrar a segurança e a santidade da vida humana na balança com a
economia mesquinha que vem de transformar uma pessoa num mecanismo
e se esquecer de que ela tem uma alma e um corpo. Leis trabalhistas sábias,
justas e verdadeiras são parte das armas da sociedade para combater o
evitável.

Quando um incêndio terrível deixa uma cidade desolada e uma nação
de luto, a investigação que se segue geralmente comprova que um
pouquinho de prudência humana poderia tê-lo evitado ou, no mínimo,
reduzido o horror de tudo aquilo. Se produtos químicos ou dinamite são
estocados em qualquer prédio fora do que a legislação sábia declara ser
seguro, alguém foi cruelmente descuidado. Talvez seja algum inspetor que
foi desleal à confiança depositada nele, permitindo que propinas
anestesiassem seu senso de dever. Se a falta de saídas de incêndio acrescenta
sua quota à lista de mortes, ou a avareza do proprietário fez desse prédio
uma armadilha, a comoção pública se torna intensa, os jornais são
vociferantes com toda a justiça em seus protestos e nas demandas de que os
culpados sejam punidos. “Se as leis que já constam nos códigos legais não
cobrem a situação”, ouvimos todos os dias, “novas leis serão criadas para
tornar impossível a repetição da tragédia”; recebemos promessas de todo
tipo de reformas; o ar parece cheio com um espírito de regeneração; o
mercúrio da indignação pública sobe ao ponto em que “febril” parece um
termo leve e inadequado.

E então, o horror começa a desvanecer na perspectiva do passado, as
pessoas voltam discretamente para seus deveres e cuidados pessoais, e a
poderosa onda de protesto justificado que ameaçou tanto morre
borbulhando na praia. O que era uma preocupação de todo mundo agora
parece não preocupar ninguém. A tremenda energia das autoridades parece
o gesto de um bêbado, que começa no ombro com uma força capaz de
derrubar um boi, mas, quando chega à mão, já se esgotou, e a mão cai,
desatenta, pelo ar, mal e mal com força suficiente para perturbar a
serenidade de uma borboleta. Há sempre um pouquinho de progresso, um



leve avanço, e é apenas o constante acúmulo desses passos que está dando ao
mundo um domínio maior sobre o evitável.

A vigilância constante é o preço da conquista do evitável. Não temos
direito algum de admitir qualquer erro ou mal no mundo como algo
necessário até termos esgotado todas as precauções que a sabedoria humana
pode sugerir para evitá-los. Quando um sujeito com uma arma na mão
direita, grosseiramente coberta com um lencinho suspeito, moveu-se ao lado
de uma fila de pessoas e apresentou a mão esquerda ao presidente McKinley,
pressionando sua arma no peito do chefe do Executivo do povo
estadunidense, alguém do serviço secreto, pago pela nação para proteger seu
governante, deveria ter vigiado com tanto zelo que a tragédia seria
impossível. Dois presidentes já foram sacrificados, mas vinte anos de
imunidade trouxeram uma sensação de segurança onírica que diminuiu a
vigilância. Deveríamos emular o exemplo das empresas de seguros, que
recusam certos riscos que consideram “perigos adicionais”.

A pobreza não tem um lugar necessário na vida. É uma doença que
resulta da fraqueza, do pecado e do egoísmo da humanidade. A Natureza é
ilimitada em sua generosidade; o mundo produz o suficiente para dar
comida, roupa e conforto a cada indivíduo. A pobreza é evitável. A pobreza
pode resultar da indolência, do ócio, da intemperança, imprevidência, falta
de propósito ou da maldade do próprio indivíduo.

Se as causas não existem no indivíduo, devem ser encontradas na
segunda classe, no delito daqueles ao redor dele, na opressão do trabalho
pelo capital, no processo de moenda por meio do qual as empresas buscam
esmagar o indivíduo. O indivíduo pode ser a vítima de qualquer um dos
milhares de fases do erro alheio. A pobreza causada pela terceira classe, a
fraqueza e a injustiça das leis e instituições humanas também são evitáveis,
mas, para alcançar a causa, é preciso tempo e um esforço heroico unido de
todos os indivíduos.

Na batalha contra a pobreza, os escritores que buscam inflamar os
pobres contra os ricos para fomentar o descontentamento entre o trabalho e
o capital cometem graves malfeitos a ambos. O que o mundo precisa é que
os dois se aproximem nos elos da irmandade humana. O pobre deveria
aprender mais sobre os cuidados, responsabilidades, caridades desconhecidas
e preocupações intensas dos ricos; os ricos deveriam conhecer de maneira
mais íntima os pesares, privações, lutas e o desespero da pobreza.



O mundo está descobrindo a grande verdade, que a melhor maneira de
prevenir o crime é estudar as condições sociológicas em que ele desabrocha
para buscar dar a cada pessoa uma oportunidade melhor de viver sua vida
real removendo, se possível, os elementos que fazem do erro algo tão fácil, e
inspirando-a a travar a batalha da vida bravamente, com toda a ajuda que os
outros podem lhe dar. A ciência está cooperando com a religião no esforço
para vencer o mal pela raiz, em vez do mal manifesto como crime no fruto
dos ramos. É muito mais sábio prevenir do que curar; impedir que alguém
se queime é muito melhor do que inventar novos emplastros para ferimentos
desnecessários.

São sempre as coisas pequenas que compõem a soma do sofrimento
humano. Todos os animais selvagens do mundo combinados causam danos
banais quando comparados com a devastação causada pelas pestes de
insetos. Os crimes da humanidade, os pecados que nos fazem recuar,
assustados, não causam tanto sofrimento e infelicidade na vida quanto a
multitude de pecadilhos, omitidos e cometidos, que o indivíduo, e milhões
como ele, devem encarar todos os dias. Eles não são as malfeitorias que a lei
pode alcançar ou punir, são apenas a infinidade de males mesquinhos pelos
quais cada pessoa nunca poderá ser julgada até se postar, de cabeça baixa,
diante do tribunal de justiça de sua própria consciência.

As palavras amargas de raiva e opróbrio que sobem aos nossos lábios
com tanta facilidade e nos dão um momento de satisfação efêmera por arejar
assim nossos sentimentos podem mudar toda a corrente da vida de alguém
próximo a nós. O discurso impensado, revelando nossa falta de tato e
compaixão, não pode ser apagado e transformado em nada com o apelo de
“eu não estava pensando”. Para almas delicadas, isso não é justificativa; elas
sentem que nossos corações deveriam ser tão cheios do instinto de amar que
nossos lábios não precisariam de tutor ou guardião.

Nosso dever não cumprido pode trazer infelicidade e sofrimento a
centenas. A conta da costureira que a cliente rica deixa de lado sem pensar
como sendo algo sem pressa alguma, a ser paga quando bem lhe aprouver,
pode trazer pesar, privação ou até mesmo o fracasso para sua credora, e, por
meio dela, para uma longa cadeia de outras. O resultado, se visto em toda a
sua severa realidade, parece desproporcional à causa. Há lugares nos Alpes
em que grandes massas de neve estão equilibradas com tanta leveza que até



o ruído de um tiro pode dar início a uma vibração que deslocará uma
avalanche, enviando-a em sua missão fatal para o vale.

O indivíduo que gostaria de viver a vida de acordo com o melhor que
há dentro dele deve fazer de cada momento um momento de influência para
o bem. Ele deve colocar diante de si como um de seus ideais a realizar-se
progressivamente a cada dia de sua vida: “Se eu não puder realizar grandes
feitos no mundo, farei todo o bem que puder por meio do fiel desempenho
dos deveres que chegarem às minhas mãos e estando sempre preparado para
todas as oportunidades. E vou me devotar a vencer o evitável”.

Que o indivíduo diga a cada dia, enquanto se levanta, recém-criado,
para enfrentar uma vida nova: “Hoje ninguém no mundo vai sofrer porque
eu estou vivo. Eu serei gentil, ponderado, cuidadoso em pensamento, em
fala e em ações. Buscarei descobrir o elemento que me enfraquece como
potência no mundo e que me impede de alcançar a plenitude das minhas
possibilidades. Essa fraqueza eu vou dominar hoje. Eu vou conquistá-la,
custe o que custar”.

Quando algum fracasso ou pesar atinge o indivíduo, ele deve ficar
contente por poder provar para si mesmo que foi culpa sua – pois aí ele tem
o remédio nas próprias mãos. Mentira, intriga, inveja nunca são remédios
que possam evitar um mal. Elas o adiam apenas para aumentá-lo. Estão
simplesmente protelando o pagamento de um débito que deverá ser pago
depois – com juros e correção. É como tentar apagar um incêndio jogando
querosene nas chamas.

A inveja no princípio não passa de um pensamento – no final, pode
significar o cadafalso. O egoísmo com frequência assume disfarces
aparentemente inofensivos, porém, é a base da infelicidade do mundo. A
deslealdade pode parecer uma qualidade rara, mas a sociedade está saturada
dela. Judas conseguiu sua reputação por causa de sua competência nisso. A
empatia, que deveria ser a atmosfera de cada vida individual, é tão rara
quanto a caridade humana. O mundo sofre de uma sobreoferta de males
desnecessários criados pela humanidade. Eles deveriam ser transformados
em luxos, para que a humanidade pudesse então dispensá-los.

O mundo precisa de sociedades compostas por membros
comprometidos com a conquista individual das dores e sofrimentos
evitáveis. O indivíduo não tem nenhum direito que seja contrário ao direito
de qualquer outra pessoa. Não existem solos na música eterna da vida. Cada



um deve despejar sua vida em dupla com outra pessoa. Cada momento deve
ser um momento de escolha, de bem ou mal. O que o indivíduo escolherá?
Sua vida será sua resposta. Que ele dedique a vida a tornar o mundo ao seu
redor mais iluminado, mais doce e melhor, e por meio de sua conquista das
dores e sofrimentos evitáveis irá, dia a dia, receber uma revelação mais
completa da glória das possibilidades da vida individual, e aproximar-se
cada vez mais da realização de seus ideais.



A companhia da tolerância

A companhia da tolerância

A intolerância é parte dos atritos desnecessários da vida. É o preconceito em
pé de guerra. A intolerância reconhece apenas um lado de qualquer questão:
o seu. É a presunção de um monopólio no pensamento, a atitude da pessoa
que acredita ter direitos exclusivos sobre a sabedoria e a verdade em alguma
fase da vida.

A tolerância é um respeito calmo e generoso pelas opiniões dos outros,
mesmo a de seus inimigos. Ela reconhece o direito de todos de cultivas os
próprios pensamentos, de levar a própria vida, de ser quem se é em tudo,
desde que isso não vá de encontro aos direitos de terceiros. Isso significa dar
aos outros a mesma liberdade pela qual nós mesmos ansiamos. A tolerância
é a justiça silenciosa, misturada com empatia. Se a pessoa que é tolerante
deseja mostrar aos outros a verdade como ela a vê, buscará fazê-lo com



gentileza e deferência para apontar o modo pelo qual ela encontrou paz,
certeza e repouso; ela tenta elevá-los a reconhecer esses ideais mais altos,
como ela os julgou inspiradores; empenha-se, num espírito de amor e
camaradagem com a humanidade, a liderar outrem, em vez de levá-los; a
persuadir e convencer, em vez de intimidar e eclipsar.

A tolerância não usa o aríete do argumento ou o cassetete do sarcasmo,
ou o florete do ridículo, ao discutir as fraquezas ou erros dos indivíduos. Ela
pode açoitar ou flagelar o mal de uma era, mas é boa e gentil com o
indivíduo; ela pode esfolar o pecado, mas não o pecador. A tolerância faz o
indivíduo ver a verdade com algo mais alto do que sua opinião pessoal; ela o
ensina a viver com as janelas de sua vida abertas para o oriente para captar
os primeiros raios de sol da verdade não importando de quem eles venham,
e a perceber que a fé que ele condena tão duramente pode conter a verdade
que ele deseja, se ele simplesmente procurar dentro dela e testá-la antes de
repudiá-la com tanta displicência.

Este nosso mundo está ficando melhor, mais tolerante e liberal. Os dias
em que as diferenças nas opiniões políticas eram resolvidas e curadas pelo
machado e o tijolo, quando a coragem de alguém em se levantar em nome
de sua religião significava encarar os horrores da Inquisição ou a crueldade
da estaca, quando ousar pensar seus próprios pensamentos em questões
científicas levava nobres a um catre de palha e uma cela num calabouço –
esses dias, felizmente, ficaram para trás. A Intolerância e sua irmã gêmea, a
Ignorância, enfraquecem e morrem quando a luz ofuscante e pura da
sabedoria é lançada sobre elas. O conhecimento é a sentença de morte para
a intolerância – não apenas o aprendizado dos livros, ou a educação em
escolas e faculdades, nem o acúmulo de simples estatísticas, ou migalhas de
informação, mas o grande estudo compassivo da vida, dos maneirismos,
costumes, objetivos, pensamentos, lutas, progresso, motivos e ideais de
outras eras, outras nações, outros indivíduos.

A tolerância une os homens em elos mais próximos de fraternidade,
conecta-os em união e compaixão nos fundamentos e lhes dá maior
liberalidade e liberdade no que vai além dos fundamentos. Napoleão,
quando era Primeiro Cônsul, disse: “Que não haja mais jacobinos, nem
moderados, nem monarquistas: que sejamos todos franceses”. O bairrismo e
o sectarismo sempre significam a concentração em uma parte do corpo, às
custas da alma do todo. O mundo religioso de hoje precisa de mais Jesus



Cristo e menos seitas em seu evangelho. Quando Cristo viveu na Terra, a
cristandade era uma unidade; quando ele morreu, começaram as seitas.

Nos Estados Unidos de hoje existem centenas de cidades pequenas,
espalhadas por todo o país, que estão com um excesso de oferta de igrejas.
Em muitas dessas cidades, mal emergindo das calças curtas de vilarejo,
existem uma dúzia ou mais de igrejas fracas, lutando para manterem sua
organização viva. Entre essas igrejas, amiúde há apenas uma leve diferença
no credo, a muralha de lenço de papel de alguma tecnicalidade de crença.
Semifaminta, arrastando uma mera sobrevivência, tentando combater uma
hipoteca enorme com uma congregação pequena e uma caixa de ofertas
pequena, há pouco fervor espiritual. Por combinação, por cooperação, por
tolerância, pela entrega mútua do que não for fundamental e uma
concentração forte e vital e união nas grandes realidades fundamentais da
cristandade, sua saúde espiritual e suas possibilidades poderiam crescer
maravilhosamente. Três ou quatro igrejas robustas, vivas e em crescimento
tomariam então o lugar de uma dúzia de esforçadas. Por que ter uma dúzia
de pontes fracas por cima de um riacho, se poderia advir um bem maior de
três ou quatro pontes mais fortes, ou até mesmo uma única ponte forte? O
mundo precisa de um grande truste religioso que una as igrejas em um único
corpo de fé, para preceder e preparar o caminho para o truste religioso
maior, previsto na Santa Escritura: o milênio.

Podemos sempre ser leais à nossa própria crença, sem condenar aqueles
que entregam sua fidelidade de acordo com sua própria consciência ou seus
desejos. Os grandes reformadores do mundo, pessoas que honesta e
ansiosamente buscam resolver os grandes problemas sociais e fornecer os
meios para enfrentar os pecados e erros humanos, concordando
perfeitamente em sua estimativa da gravidade e no horror dessa situação,
com frequência propõem métodos diametralmente opostos. Eles estão
considerando o assunto de diferentes perspectivas, e seria intolerância para
nós, que olhamos de fora, condenar as pessoas de cada lado simplesmente
por não aceitarmos seu veredito para nós.

Sobre as grandes questões nacionais levadas perante os estadistas para
que decidam, homens igualmente hábeis, igualmente sinceros, justos e
abnegados, diferem em seus remédios. Um, como cirurgião, sugere cortar
fora a matéria ofensiva pelo uso da lâmina – isso tipifica a espada, ou guerra.
Outro, como médico, insta um remédio que vá absorver e curar – essa é a



prescrição do diplomata. O terceiro sugere esperar para ver o desenrolar dos
sintomas, deixando o caso com o tempo e a natureza – esse é o conservador.
Mas todas as três classes concordam quanto ao mal e à necessidade de
enfrentá-lo.

O conflito das autoridades em todas as grandes questões a serem
resolvidas pelo julgamento humano deveria nos tornar tolerantes quanto à
opinião dos outros, embora possamos estar tão confiantes na retidão do
julgamento formado por nós que ele parece ter sido predeterminado desde o
dia da criação. Mas, se recebermos alguma nova luz que nos faça enxergar
mais claramente, que mudemos de opinião de imediato, sem aquela
consistência tola de algumas naturezas que continuam a usar o calendário do
ano passado como guia para os eclipses deste ano. A tolerância é sempre
progressiva.

A intolerância acredita ter nascido com o talento peculiar de
administrar os assuntos dos outros, sem nenhum conhecimento dos
detalhes, melhor do que os donos desses assuntos, que estão dedicando todo
o pensamento de suas vidas às questões vitais. A intolerância é a voz do
fariseu ainda chorando ao longo das eras e proclamando sua infalibilidade.

Que não busquemos encaixar no mundo todo os sapatos feitos segundo
a forma de um único indivíduo. Se achamos que toda a música cessou de ser
composta quando Wagner depôs sua pena, não condenemos aqueles que
encontram alegria em óperas leves. Talvez eles possam às vezes subir ao
nosso nível de apreciação artística e aprender as partes adequadas para
aplaudir. Se sua música mais leve satisfaz suas almas, nosso Wagner faz mais
por nós? Não é justo tirar a boneca de trapos de uma criança para elevá-la à
apreciação da Vênus de Milo. A boneca de trapos é a sua Vênus; pode ser
necessária uma longa série de bonecas cada vez melhores para que ela
perceba as belezas da mulher de mármore de Melos.

A intolerância comete seus maiores erros ao medir as necessidades dos
outros a partir de seu próprio ponto de vista. A intolerância ignora a
equação pessoal na vida. O que seria um excelente livro para um homem de
quarenta anos pode ser pior do que inútil para um menino de treze. A linha
de atividade que escolhemos na vida como nossa maior quimera de
felicidade, como nosso Paraíso, pode, se forçada sobre outra pessoa, ser para
ela pior do que o destino pós-morte dos iníquos, segundo os teólogos mais



antiquados. O que seria um café da manhã muito aceitável para um pardal
seria uma refeição péssima para um elefante.

Quando nos sentamos em julgamento solene dos atos e caráter
daqueles ao nosso redor e os condenamos com a indiferença tranquila de
nossa ignorância, mas com a presunção de onisciência, revelamos nossa
intolerância. A tolerância sempre nos leva a reconhecer e respeitar as
diferenças de natureza daqueles mais próximos de nós, a levar em
consideração as diferenças de treinamento, oportunidades, ideais, motivos,
gostos, opiniões, temperamentos e emoções. A intolerância busca viver a
vida dos outros por eles; a empatia nos ajuda a viver a vida deles com eles.
Devemos aceitar a humanidade com todas as suas fraquezas, pecados e
tolice e buscar fazer o melhor disso, exatamente como a humanidade deve
nos aceitar. Aprendemos essa lição conforme ficamos mais velhos e, com o
aumento de nosso conhecimento do mundo, vemos o quanto a vida teria
sido mais feliz para nós e para os outros se tivéssemos sido mais tolerantes,
mais caridosos, mais generosos.

Ninguém no mundo é absolutamente perfeito; se fosse, provavelmente
seria transladado da terra para o céu, como foi Elias nos velhos tempos, sem
esperar pelo brotar das asas ou pelo passaporte da morte. É uma lição difícil
para a juventude aprender, mas devemos nos dar conta, como o velho
professor universitário disse para sua classe, vergado com a consciência da
sabedoria deles: “Nenhum de nós é infalível, não, nem mesmo o mais
jovem”. Que aceitemos as pequenas falhas daqueles em volta de nós como
aceitamos os fatos da natureza, e façamos o melhor que podemos com eles,
como aceitamos as cascas duras das nozes, a pele das frutas, a sombra que
sempre acompanha a luz. Essas não são falhas absolutas, elas são com
frequência apenas peculiaridades individuais. A intolerância vê o grão no
olho do vizinho como sendo maior do que a tora no seu próprio olho.

Em vez de concentrar nosso pensamento no único ponto fraco em um
caráter, vamos buscar encontrar alguma boa qualidade que o compense,
exatamente como um crédito pode mais do que anular uma dívida num
livro-razão. Que não falemos constantemente que os espinhos têm rosas. Na
Natureza, existem tanto espinhos quanto farpas; espinhos são orgânicos,
têm sua raiz bem funda na fibra e no ser do galho; farpas são superficiais,
seguras muito levemente na cutícula ou cobrindo o galho. Existem espinhos
no caráter que revelam uma desarmonia interna, que pode ser controlada



apenas de dentro; também existem as farpas, que são apenas peculiaridades
de temperamento que o olhar da tolerância pode ignorar e o dedo da
caridade pode remover com gentileza.

A ternura da tolerância iluminará e glorificará o mundo – como o luar
deixa todas as coisas lindas – se nós simplesmente assim o permitirmos.
Medir uma pessoa apenas por sua fraqueza é injusto. Aquela pequena
fragilidade pode não passar de uma pequena hipoteca numa propriedade
imensa, e é estreito e mesquinho julgar um caráter pela hipoteca. Vamos
considerar o “direito de propriedade”, o excedente do valor real em relação
ao crédito que lhe é imputado.

A menos que busquemos compassivamente descobrir os motivos por
trás dos atos, ver as circunstâncias que inspiraram uma rota de vida, o alvo
em que a pessoa está mirando, nossas condenações de rompante são apenas
expressões egoístas e arrogantes de nossa intolerância. Tudo deve ser
estudado de forma relativa, em vez de absoluta. O ponteiro das horas no
relógio executa um trabalho tão valioso quanto o dos minutos, apesar de ser
mais curto e parecer fazer somente uma parcela ínfima dele.

A intolerância no círculo de casa se exprime através do excesso de
disciplina, em uma atmosfera de severidade, pesada de proibições. O lar se
torna um lugar cheio de placas “Proibido pisar na grama”. Isso significa a
supressão da individualidade, a quebra do arbítrio das crianças, em vez de
seu desenvolvimento e direção. É a tentativa tola de moldá-las de fora para
dentro, como o oleiro faz com a argila; a mais alta concepção é o sábio
treinamento que ajuda a criança a se ajudar em seu próprio crescimento. Os
pais amiúde se esquecem de sua própria juventude; eles não têm empatia
com os filhos em sua necessidade de prazer, de vestimenta, de
companheirismo. Deveria haver algumas regras absolutamente firmes sobre
questões essenciais, os princípios básicos da vida, com a maior margem de
manobra possível para as diversas manifestações da individualidade nas fases
sem importância. Confiança, compaixão, amor e verdade geram um espírito
de tolerância e doçura que faz maravilhas. A intolerância converte crianças
animadas e naturais em puritanas de virtude falsificada e autômatos
irritantemente bons em obedecer.

A tolerância é um estado de concessões mútuas. Na vida familiar,
deveria existir essa reciprocidade constante de independência, essa
indulgência mútua. É o reconhecimento instintivo da santidade da



individualidade, o direito de cada um viver a própria vida o melhor que
puder. Quando nos impomos como ditadores para tiranizar os pensamentos,
palavras e ações de terceiros, estamos sacrificando o poder régio da
influência com o qual poderíamos ajudar os outros, em troca do triunfo
tacanho da tirania que os repele e os perde.

Talvez uma razão pela qual os filhos de homens grandiosos e bons se
percam com tanta frequência seja que a disposição, a força e a virtude do
pai, exigindo obediência estrita à letra da lei, matam a apreciação pelo
espírito da lei, gerando uma intolerância que força a submissão sob a qual a
chama do protesto e da rebelião arde lentamente, pronta para entrar em
combustão ao primeiro sopro de liberdade. Entre irmão e irmã, marido e
mulher, pai e filho, mestre e servo, o espírito da tolerância, de “fazer
concessões”, transforma uma casa de sombras e rispidez em um lar de
doçura e amor.

Na sagrada relação de pais e filhos, sempre chega o momento em que o
menino se torna homem, quando aquela que o pai ainda vê como sua
menininha enfrenta os grandes problemas da vida como um indivíduo. A
chegada de anos de discrição traz o dia em que os pais devem entregar seus
poderes de tutela, quando o indivíduo recebe seu legado de liberdade e
responsabilidade. Os pais ainda têm o direito e o privilégio de conselheiros e
o discernimento útil e amoroso que seus filhos devem respeitar. Mas, ao
encontrar-se com uma grande questão, quando o filho ou a filha se veem
diante de um problema que pode significar felicidade ou sofrimento por
uma vida, deve caber a ele ou ela decidir. Coerção, propinas, influência
indevida, ameças de deserdação e outras armas familiares são cruéis,
egoístas, arrogantes e injustas. Um filho é um ser humano, livre para fazer
sua própria vida, não um escravo. Existe um limite claramente demarcado
que é intolerância atravessar.

Que percebamos que a tolerância está sempre se ampliando; ela
desenvolve a empatia, enfraquece a preocupação e inspira a calma. Ela é
pura caridade e otimismo, é a cristandade como fato vivo e eterno, não uma
mera teoria. Que sejamos tolerantes em relação à fraqueza nos outros, e
severamente intolerantes em relação às nossas. Que busquemos perdoar e
esquecer as falhas nos outros, perdendo de vista, até certo ponto, o que eles
são, pensando no que eles poderão se tornar. Que possamos encher nossas
almas com a majestosa marcha da evolução da humanidade. Que vejamos,



por nós mesmos e por eles, na noz do presente, o carvalho imenso do
futuro.

Deveríamos reconhecer o direito de toda alma humana a descobrir seu
próprio destino, com nosso auxílio, nossa empatia, nossa inspiração, se
formos privilegiados a ponto de ajudá-los a viver sua vida; mas é
intolerância tentar vivê-la por eles. Cada pessoa se senta sozinha no trono
de sua individualidade; ela deve reinar sozinha, e, no final de seu governo,
deve prestar contas ao Deus das eras dos feitos de seu reinado. A vida é um
privilégio nobre, uma prerrogativa gloriosa de toda pessoa, e é a intolerância
arrogante que toca a arca sagrada com a mão da condenação cruel.



As coisas que chegam tarde
demais

As coisas que chegam tarde
demais

O tempo parece um humorista velho e amargo, com um apreço por
reflexões tardias. As coisas que chegam tarde demais fazem parte de seu
sarcasmo. Cada geração está envolvida em corrigir os erros de suas
predecessoras e em fornecer novos tropeços para que sua própria posteridade
acerte. Cada geração transmite à sucessora sua sabedoria e sua tolice, sua
riqueza de conhecimento e suas dívidas de erros e fracassos. As coisas que
vêm tarde demais significam, portanto, apenas os pagamentos atrasados de
dívidas antigas. Elas significam que o mundo está ficando mais sábio, e



melhor, mais verdadeiro, mais nobre e mais justo. Está emergindo das
sombras escuras do erro para a luz da verdade e da justiça. Elas provam que
o Tempo está tecendo um lindo tecido a partir da urdidura e da trama da
humanidade, composta por fiapos e emaranhados de erros e verdades.

As coisas que chegam tarde demais são a sabedoria mais completa, as
honras deferidas, a concepção mais verdadeira do trabalho de pioneiros, os
bravos e robustos combatentes que lutaram sozinhos pela verdade e foram
incompreendidos e não reconhecidos. Significam uma atitude mais delicada
do mundo quanto à vida. Se olharmos superficialmente para elas, as coisas
que chegam tarde demais nos fazem sentir indefesos, sem esperanças,
pessimistas; se vistas com o olhar da sabedoria mais profunda, elas nos
revelam a grande marcha evolucionária da humanidade no sentido de coisas
mais elevadas. É a proclamação da natureza de que, no final, a Retidão deve
triunfar, a Verdade deve vencer e a Justiça deve reinar. Para nós, como
indivíduos, é um alerta e uma inspiração – um alerta contra a privação de
amor, caridade, bondade, empatia, justiça e auxílio, até que seja tarde
demais; uma inspiração para que vivamos sempre em nosso melhor, sempre
empenhados com esforço máximo, sem nos preocupar com resultados, mas
serenamente confiantes que eles devem chegar.

Leva mais de trinta anos para a luz de certas estrelas alcançar a Terra;
para outras, cem anos; outras, mil. Essas estrelas só se tornam visíveis
quando sua luz alcança e reage na visão humana. É preciso quase o mesmo
tempo para que a luz de alguns dos maiores gênios do mundo encontre
olhos reais, que enxerguem. Então vemos esses gênios como as estrelas
brilhantes na galeria de grandes imortais do mundo. É por isso que a
reputação contemporânea raramente indica fama duradoura. Estamos
constantemente confundindo vaga-lumes de astúcia com estrelas de gênio.
O Tempo, porém, corrige todas as coisas. A fama, entretanto, não traz
nenhuma alegria, encorajamento ou inspiração àquele que já passou para lá
das luzes e sombras deste mundo; ela tem a tristeza das honrarias que
chegam tarde demais, um toque do farsesco misturado a seu pathos. O
reconhecimento tardio é melhor do que reconhecimento nenhum; antes
tarde do que nunca; mas é tão mais verdadeiro e gentil e valioso se nunca
tardou! Temos a tendência de enviar nossa condenação e nossas críticas
instantâneas por vias expressas, e nossas comendas mais cuidadosas e
honestas por frete econômico.



Em outubro de 1635, Roger Williams, por causa de seus apelos
inspiradores a favor da liberdade individual, recebeu da Corte Geral de
Masschussetts uma ordem para que deixasse a colônia para sempre. Ele foi
para Rhode Island, onde morou por quase cinquenta anos. Mas a
consciência oficial ficou um tanto inquieta e, alguns anos atrás, em abril de
1899, Massachussetts realmente fez uma expiação por seu ato precipitado.
Os papéis originais, amarelos, desbotados e se desfazendo, foram retirados
de sua tumba num escaninho qualquer e, “por uma moção ordinária, feita,
apoiada e aprovada”, a ordem de banimento foi solenemente “anulada e
revogada, e declarada sem efeito algum”. O banimento sob o qual Roger
Williams se encontrava havia mais de 260 anos foi cancelado. E não há
motivo agora, segundo as leis, para que Roger Williams não possa entrar no
estado de Massachusetts e ali fixar residência. O ato foi um mérito e honra
do estado; estava correto em seu espírito, e Roger, em espírito há mais de
dois séculos, deve ter sorrido gentilmente e compreendido. Mas a reparação
foi realmente… protelada excessivamente.

Os equívocos, o pecado e a tolice de uma era podem ser expiados em
parte por uma era seguinte, mas o indivíduo luta sozinho. Pelo que fazemos
e pelo que deixamos por fazer, apenas nós somos responsáveis. Se
permitirmos que os momentos perfeitos que poderiam ser consagrados a
coisas mais elevadas escorram como areia por entre nossos dedos, ninguém
jamais poderá devolvê-los a nós.

A afeição humana é alimentada por sinais e símbolos dessa afeição. O
mero fato de ter sentimentos bondosos não é suficiente; eles devem ser
manifestados em atos. A terra ressequida não se refresca apenas pelo fato de
haver água nas nuvens; é só quando a bênção da chuva cai de verdade que a
terra desperta para nova vida. Estamos tão prontos para dizer “Ele sabe o
quanto eu o considero” e para presumir que isso é um substituto à altura de
ser expressado! Podemos saber que o sol está brilhando em algum lugar, e
mesmo assim tremer pela falta de seu brilho e seu calor. O amor deveria ser
evidenciado constantemente em pequenos atos de consideração, palavras de
doçura e apreciação, sorrisos e apertos de mão cheios de estima. Deveria ser
demonstrado como uma amorosa realidade, não como uma memória, por
meio da paciência, da tolerância, cortesia e bondade.

Essa teoria da confiança presumida na persistência da afeição é uma
das fases tristes da vida de casado. Deveríamos ter rosas de amor, sempre em



flor, sempre emanando perfume, em vez de rosas secas, pressionadas na
Bíblia da família, apenas para referência, como um memorial ao que já foi,
em vez de garantia do que é. O matrimônio, com frequência demasiada,
fecha a porta da vida e deixa o sentimento, a consideração e o cavalheirismo
do lado de fora. A emoção pode até estar viva ainda, mas não se revela de
forma adequada; a poesia rimada do amor mudou para versos brancos e,
depois, para prosa sem graça. Como dizia o menino de seu pai: “Ele é
cristão, mas não está trabalhando muito nisso agora”. O amor sem a
manifestação não alimenta o coração mais do que uma despensa trancada
alimenta o corpo; ele não ilumina e clareia a rodada de deveres diários mais
do que uma lâmpada apagada ilumina um cômodo. Existe amiúde um
anseio no coração de um marido ou uma esposa pela expressão em palavras
do amor e da ternura humana, que elas são bem-vindas não importa de qual
fonte venham. Se houvesse mais cortejos que prosseguissem após o
casamento, o trabalho das cortes de divórcio encolheria imensamente. Essa
percepção com frequência é uma das coisas que chegam tarde demais.

Existe mais gente neste mundo faminta por bondade, compaixão,
camaradagem e amor do que existem famintos por pão. Com frequência nos
refreamos de dizer uma palavra calorosa de encorajamento, elogio ou
congratulação a alguém, mesmo quando reconhecemos que nossos
sentimentos são sabidos, por medo de deixar a pessoa convencida ou com
excesso de confiança. Vamos derrubar esses diques de reserva, essas
muralhas de repressão fútil, e libertar a torrente de nossos sentimentos.
Foram erguidos poucos monumentos em memória daqueles que morreram
por excesso de elogios. Há mais lisonja gravada nas lápides do que ouviram
em vida aqueles guardados por essas mesmas pedras. As pessoas não pedem
lisonjas, não anseiam por elogios exagerados; elas querem o som honesto e
reverberante do reconhecimento daquilo que fizeram, uma apreciação justa
daquilo que estão fazendo, e compaixão pelo que estão tentando fazer.

Por que a morte nos torna subitamente conscientes de uma centena de
virtudes em pessoas que pareciam comuns e cheias de defeitos quando em
vida? Então falamos como se um anjo tivesse vivido em nossa cidade por
anos e nós o descobríssemos de súbito. Se ao menos ele tivesse ouvido essas
palavras enquanto vivo, se pudesse receber os elogios com, digamos, até 60%
de desconto, elas poderiam ter servido de inspiração para ele quando
cansado, farto e preocupado pelos problemas da vida. Mas agora os ouvidos



tinham cessado de ouvir toda a música terrestre, e, mesmo que pudessem
ouvir nossos louvores, as palavras não passariam de mensageiras inúteis de
amor que chegaram tarde demais.

É correto falar bem dos mortos, lembrar sua força e esquecer suas
fraquezas, e render em sua memória as expressões de honra, justiça, amor e
pesar que enchem nossos corações. Porém, são os vivos, sempre os vivos,
que precisam mais delas. Os mortos passaram para um ponto além da ajuda;
nossos gritos mais loucos de agonia ou remorso não trazem nenhum eco de
resposta vindo dos silêncios do desconhecido. Aqueles que estão
enfrentando a batalha da vida, ainda buscando bravamente fazer e ser –
estes precisam de nosso auxílio, nosso companheirismo, nosso amor, tudo o
que há de melhor em nós. Melhor a flor mais ínfima colocada em nossas
mãos quentes e vivas do que montanhas de rosas empilhadas sobre nosso
caixão.

Se falhamos em nossas expressões com os mortos, o profundo senso de
nosso pesar e a febre instintiva das emoções proclamam o vácuo do dever
que agora tentamos, tarde demais, cumprir. Entretanto, existe uma
reparação para a qual ainda não é tarde demais. Ela está em tornar toda a
humanidade legatária da bondade e do amor humano que nos arrependemos
não ter gastado; está em levar claridade, coragem e alegria para as vidas
daqueles ao nosso redor. Assim, nosso remorso será comprovado genuíno,
não um mero jorro temporário de sentimentalismo.

É durante o período formativo, a época em que a pessoa está buscando
obter um ponto de apoio, que a ajuda conta mais; quando até o menor
auxílio é imenso. Alguns livros emprestados a Andrew Carnegie quando ele
começava a carreira foram, para ele, uma inspiração; ele nobremente
retribuiu o empréstimo, deixando a posteridade em dívida com ele ao
multiplicar por um milhão sua beneficência aspergindo bibliotecas por todo
o país. Ajudar as mudinhas, as jovens árvores no crescimento do vigor – os
carvalhos poderosos não têm necessidade da sua ajuda.

As palavras reconfortantes deveriam vir quando são necessárias, não
quando parecem apenas protestos hipócritas ou preparações hábeis para
favores futuros. Colombo, cercado por sua tripulação amotinada, ameaçando
matá-lo, sozinho em meio à multidão, não teve ninguém para se postar a
seu lado. No entanto, quando aproximou-se da terra e as riquezas se abriram
diante deles, aí eles caíram aos pés do capitão, proclamando-o quase um



deus, e disseram que ele era, verdadeiramente, inspirado pelos céus. O
sucesso o transfigurou – uma longa linha de praia de seixos e algumas
árvores o tornaram divino. Um pouco de paciência pelo caminho, um pouco
mais de companheirismo, um pouco de amor fraterno em suas horas de
observar, esperar e torcer teriam sido um excelente bálsamo para sua alma.

É na infância que os prazeres contam mais, quando o menor
investimento de bondade traz os maiores retornos. Vamos dar às crianças a
luz do sol, amor, companheirismo, compaixão por seus pequenos problemas
e preocupações que lhes parecem tão grandes, interesse genuíno em suas
esperanças crescentes, seus sonhos e anseios vagos e desproporcionais.
Vamos nos colocar no lugar delas, ver o mundo através de seus olhos para
poder gentilmente corrigir os erros de perspectiva com nossa sabedoria
maior. Essas bagatelas as deixarão genuinamente felizes, muito mais felizes
do que coisas mil vezes maiores que cheguem tarde demais.

A procrastinação é a mãe de incontáveis famílias de coisas que chegam
tarde demais. A procrastinação significa marcar um compromisso com a
oportunidade para “vir de novo amanhã”. Ela mata o autocontrole, suga a
energia mental, torna o homem uma criatura de circunstâncias, em vez de
criador delas. Existe um ramo da procrastinação que é uma virtude. É o de
nunca cometer um erro hoje que pode ser adiado para amanhã, nunca
desempenhar hoje um ato que pode envergonhar o amanhã.

Existem pequenos distanciamentos na vida, pequenos mal-entendidos
que são ignorados em silêncio entre amigos, cada um blindado demais pelo
orgulho e apaixonado demais por si mesmo para rompê-los. Há um
momento em que algumas poucas palavras diretas colocariam tudo nos
eixos, as nuvens se abririam e o clarão do amor irromperia novamente. Mas
cada um deles alimenta um senso débil e mesquinho de dignidade, a ruptura
se amplia, eles vão se afastando, e cada um segue seu caminho solitário,
ansiando pelo outro. Eles podem despertar para a consciência tarde demais
para unir os pedacinhos de afeição em uma nova vida.

A sabedoria que chega tarde demais em mil fases da vida usualmente
tem um efeito irritante e deprimente sobre o indivíduo. Ele coloca boa parte
dela na conta da experiência. Se nenhuma sabedoria viesse tarde demais,
não haveria experiência. Ela apenas significa, no final das contas, que somos
mais sábios hoje do que éramos ontem, que vemos todas as coisas em suas
relações verdadeiras, que nosso caminho de vida foi iluminado.



O mundo tende a julgar pelos resultados. Ele fica feliz em ser acionista
do nosso sucesso e prosperidade, mas constantemente evita os exames da
compaixão e da compreensão. A pessoa que rema contra a maré pode ter
apenas um ou dois fiéis para ajudá-la. Quando a maré vira e sua habilidade
acelera seu curso e ela é carregada sem esforço, encontra barcos apressando-
se até ela vindos de todas as direções como se tivesse subitamente acordado
e se flagrado em uma regata. A ajuda então vem quando é tarde demais; ela
já não precisa disso. A própria pessoa então deve montar guarda contra a
tentação do cinismo, da frieza e do egoísmo. Em seguida, deveria se dar
conta e determinar que o que ela chama de “o jeito que o mundo é” pode
não ser o seu jeito. Que ela não chegará tarde demais com seu estímulo a
outros que lutaram tão bravamente quanto ela, mas que, não sendo tão
fortes, podem deixar os remos caírem por puro desespero, pela ausência do
estímulo sequer de uma palavra amistosa de incentivo em uma crise.

A velha canção da filosofia melancólica diz: “O moinho jamais tornará
a moer com a água que já passou por ali”. Por que o moinho deveria esperar
usar a mesma água, repetidas vezes? Essa água pode agora estar alegremente
movendo rodas de moinhos mais adiante no vale, prosseguindo sem cessar
sua boa obra. É bobagem pensar tanto na água que já passou. Pense mais no
grande riacho que está sempre fluindo. Use-o o melhor que puder, e,
quando ele tiver passado, você ficará feliz por ele ter vindo, e estará satisfeito
com o serviço prestado por ele.

O tempo é um riacho poderoso que vem a cada dia com um fluxo
infinito. Pensar nessa água dos tempos passados com tanto arrependimento
a ponto de fechar seus olhos para o poderoso rio do presente é pura tolice.
Que possamos fazer o melhor ao nosso alcance com o hoje, na melhor
preparação para o amanhã; em seguida, mesmo as coisas que chegam tarde
demais serão novas revelações de sabedoria para usar no presente, agora,
diante de nós, e no futuro que estamos formando.



O caminho do reformista

O caminho do reformista

Os reformistas do mundo são os indivíduos de propósito mais grandioso.
São indivíduos com a coragem da convicção pessoal, gente que ousa ir
contra as críticas de seus inferiores, gente que voluntariamente carrega as
cruzes pelo que aceita como correto, mesmo sem a garantia de uma coroa.
São pessoas que descerão com alegria às profundezas do silêncio, da
escuridão e do esquecimento, mas apenas para emergir no final como
mergulhadores com pérolas nas mãos.

Aquele que trabalha incansavelmente pela obtenção de uma meta
nobre, com os olhos fixos na estrela guia de algum propósito valoroso, como
os magos seguindo a estrela no Oriente, esse é um reformista. Aquele que é
leal à inspiração de algum grande pensamento religioso e, com mão forte,
guia os passos débeis e vacilantes da fé para a glória da certeza, esse é um



reformista. Aquele que segue o tênue fio de alguma revelação da Natureza
em qualquer das ciências, que o segue no espírito da verdade em meio a um
labirinto de dúvida, esperança, experimentos e questionamentos, até que o
minúsculo fio guia cresça, ficando mais forte e firme ao toque, levando-o a
alguma iluminação maravilhosa da lei da Natureza, esse é um reformista.

A pessoa que sobe sozinha as montanhas da verdade e, luzindo com a
radiância de alguma revelação potente, retorna para forçar o mundo
apressado a escutar sua história, é uma reformista. Seja lá quem buscar
decifrar por si mesmo seu destino, a obra da vida que toda a sua natureza lhe
diz que deveria lhe pertencer, bravamente, calmamente e com a devida
consideração aos direitos dos outros e seus deveres com eles, esse alguém é
um reformista.

Essas pessoas que renunciam ao lugar-comum e ao convencional em
nome de coisas mais elevadas são reformistas porque estão se empenhando
para promover novas condições; estão consagrando suas vidas aos ideais.
Elas são a brava vanguarda agressiva do progresso. São pessoas que podem
suportar um cerco, que podem realizar longas marchas forçadas sem um
murmúrio, que cerram os dentes e baixam a cabeça enquanto lutam para
atravessar a fumaça, que sorriem ante as tribulações e privações que ousam
intimidá-las. Elas não se importam nem um pouco com as dificuldades e
perigos da luta, pois estão eternamente inspiradas pela flâmula do triunfo
que parece já tremular na cidadela de suas esperanças.

Se estamos enfrentando alguma grande ambição da vida, que vejamos
se nossos planos heroicos são bons, elevados, nobres e exaltados o bastante
para o preço que devemos pagar para obtê-los. Que olhemos séria e
honestamente para nossas necessidades, nossas habilidades, nossos recursos,
nossas responsabilidades, para nos assegurar de que não é um mero capricho
passageiro o que nos guia. Vamos ouvir e considerar todos os conselhos,
todas as luzes que possam ser lançadas de todos os lados, vamos ouvir como
um juiz numa bancada escuta as evidências e então toma a própria decisão.
A escolha de uma obra para a vida é uma responsabilidade sagrada demais
para o indivíduo para que seja decidida em nome dele por outros,
informados de forma menos minuciosa do que ele mesmo. Quando pesamos
na balança a grande questão e tomamos nossa decisão, que possamos agir,
que possamos concentrar nossas vidas naquilo que sentimos ser supremo e,
sem nunca renegar um dever real, que possamos nunca nos desviar de



atingir as coisas mais elevadas, não importando qual o preço honesto que
podemos ter de pagar por sua realização e conquista.

Quando a Natureza decide que algum indivíduo é um reformista, ela
sussurra para ele sua grande mensagem, coloca nas mãos dele o cajado da
coragem, envolve-o nos mantos da paciência e da autossuficiência e o coloca
em seu caminho. Em seguida, para que ele possa ter forças para sobreviver a
tudo, ela misericordiosamente o chama de volta por um momento e faz
dele… um otimista.

O caminho do reformista é difícil, muito difícil. O mundo sabe pouco
a respeito, pois é raro que o reformista revele as cicatrizes do conflito, as
pontadas da esperança deferida, as poderosas ondas de desespero que batem
contra um grande propósito. Às vezes, pessoas de mira sincera e ambições
elevadas e abnegadas, cansadas e desgastadas com a luta, permitiram que o
mundo ouvisse um soluço descontrolado de desespero ou uma palavra de
amargura momentânea diante da vacuidade aparente de todo o esforço. Mas
gente de grande propósito e ideais nobres deve saber que o caminho do
reformista é a solidão. Eles devem viver de seu interior, em vez de na
dependência de fontes externas de auxílio. Sua missão, sua exaltada meta,
seu objetivo supremo de vida, no qual focam toda a energia, deve ser sua
fonte de força e inspiração. O reformista deve sempre acender a tocha de
sua própria inspiração. Sua própria mão deve sempre proteger a chama
sagrada enquanto ele se move constantemente adiante em seu caminho
solitário.

O reformista da moral, da educação, da religião, da sociologia, da
invenção, da filosofia, de qualquer linha de aspiração, é sempre um pioneiro.
Seu privilégio é abrir o caminho para os outros, marcar, por sua conta e
risco, uma estrada que outros possam seguir em segurança. Ele não deve
esperar que o caminho esteja nivelado e asfaltado para ele. Deve se dar conta
de que precisará encarar injustiças, ingratidão, oposição, mal-entendidos, a
cruel crítica de seus contemporâneos e, com frequência, o mais difícil de
tudo: a repreensão curiosa daqueles que mais o amam.

Ele não deve esperar que o cágado simpatize com o voo da águia. Um
grande propósito é sempre um isolamento. Será que um soldado, liderando
a esperança perdida, deve reclamar que o exército não o acompanha? A
gloriosa oportunidade à sua frente deveria inspirá-lo tanto, absorvê-lo tanto,
que ele não se importaria em nada com o exército, exceto para saber que, se



ele liderar como deveria, e fizer aquilo que a crise exige, o exército deve
segui-lo.

O reformista deve perceber, sem nenhum traço de amargura, que o
mundo ocupadíssimo não liga muito para as lutas dele, liga apenas para a
alegria em seu triunfo final; ele compartilhará dos banquetes, mas não dos
jejuns. Cristo estava sozinho em Getsêmane, mas no sermão da montanha,
onde foi fornecido o alimento, o público foi de quatro mil pessoas.

O mundo é bem honesto em sua atitude. É preciso tempo para que o
mundo perceba, aceite e assimile uma grande verdade. Desde a aurora dos
tempos, o grande espírito conservador de todas as épocas, o lastro que
mantém o mundo equilibrado, faz da aceitação lenta das grandes verdades
algo essencial para sua segurança. Ela sabiamente requer provas, atestados
claros, absolutos e inegáveis antes de finalmente aceitar. Às vezes, a
iluminação perfeita leva anos, às vezes, gerações. É apenas a salvaguarda da
verdade. O tempo é o teste supremo, a corte final de apelação que peneira o
joio das afirmações falsas, revelações fingidas, gabolices vazias e sonhos à
toa. O tempo é a pedra de toque que finalmente revela todo o ouro
verdadeiro. O processo é lento, necessariamente, e o destino dos gênios e
reformistas do mundo na balança das críticas de seus contemporâneos
deveria ter a doçura da consolação em vez do amargor do cinismo. Se os
maiores líderes do mundo tiveram que esperar pelo reconhecimento, será
que nós, cujo melhor trabalho provavelmente não passa de ninharia em
comparação ao deles, podemos esperar empatia, apreciação e cooperação
instantâneas quando estamos apenas crescendo na direção de nossas
próprias metas?

O mundo sempre diz a seus líderes, através de suas atitudes, se não por
palavras: “Se você nos liderar a reinos mais elevados de pensamento, a ideais
de vida mais puros, e nos mostrar um vislumbre, como a escrita no muro, de
todas as glórias de desenvolvimento possíveis, você é quem deve pagar o
preço por eles, não nós”. O mundo tem uma lei tão claramente definida
quanto as leis de Kepler: “Crédito contemporâneo por trabalhos reformistas
em qualquer linha de ação virá na proporção inversa à raiz quadrada de sua
importância”. Dê para nós uma nova moda e nos prostraremos na poeira do
chão; dê para nós uma nova filosofia, uma revelação maravilhosa, uma
concepção mais elevada da vida e da moralidade, e podemos ignorá-lo, mas
a posteridade pagará por isso. Envie suas mensagens com pagamento na



entrega e a posteridade acertará a conta. Você pede pão; a posteridade lhe
dará uma pedra, chamada de monumento.

Não há nada nisso para desencorajar os maiores esforços do gênio. O
gênio é grandioso porque está décadas à frente de sua geração. Apreciar o
gênio requer compreensão e as mesmas características. O público pode
apreciar plenamente apenas o que está poucos passos adiante; ele deve se
acostumar para apreciar o grande pensamento. O gênio ou o reformista
deveriam aceitar isso como uma condição necessária. É o preço que se deve
pagar por estar à frente de sua geração, da mesma forma que os lugares na
frente da orquestra custam mais do que aqueles na última fileira da terceira
galeria.

O mundo é imparcial em seus métodos. Ele sempre diz: “Você pode
sofrer agora, mas lhe daremos fama mais tarde”. A fama póstuma significa
que o indivíduo pode tremer de frio, mas seus netos terão sobretudos
forrados de pele; o indivíduo planta as nozes, sua posteridade vende os
carvalhos. A fama póstuma ou o reconhecimento é um cheque passado para
o indivíduo, mas pagável apenas a seus herdeiros.

Não há nada que o mundo peça com tanta frequência quanto uma ideia
nova; não há nada que o mundo tema tanto. Os marcos do progresso na
história das eras contam essa história. Galileu foi jogado na prisão em seu
septuagésimo ano, e suas obras, proibidas. Ele não havia cometido crime
algum, mas estava à frente de sua geração. A descoberta de Harvey da
circulação sanguínea só foi aceita pelas universidades do mundo 25 anos
depois de sua publicação. Frœbel, o gentil e inspirado que adorava crianças,
sofreu as tribulações e lutas do reformista, e seu sistema de ensino foi
abolido na Prússia porque era “calculado para criar nossos jovens no
ateísmo”. Assim foi com milhares de outros.

O mundo diz, com um gesto largo e displicente da mão: “A oposição
ao progresso está completamente no passado; hoje em dia o grande
reformista ou o grande gênio são reconhecidos”. Não, no passado eles
tentavam matar uma grande verdade pela oposição; agora, buscamos
gentilmente sufocá-la transformando-a numa moda.

Assim está escrito no livro da natureza humana: os salvadores do
mundo devem sempre ser mártires. A morte de Cristo na cruz em nome das
pessoas a quem veio para salvar exemplifica a crucificação temporária da
opinião pública, que chega para todos que trazem às pessoas a mensagem de



alguma grande verdade, alguma revelação mais clara do divino. A verdade, a
retidão e a justiça devem triunfar. Que nunca fechemos os livros de uma
grande obra e digamos que “ela falhou”.

Não importa quão pífios pareçam os resultados, quão sombrio o
prognóstico, a gloriosa consumação do passado e a revelação do futuro
devem chegar. E Cristo viveu trinta anos e teve doze discípulos, um o
renegou, um duvidou dele, um o traiu, e os outros nove eram muito
humanos. E na crise suprema de Sua vida, “todos eles o abandonaram e
fugiram”, mas hoje Seus seguidores são milhões.

Doce, de fato, é a compaixão humana.
Aperto de mão caloroso da confiança e do amor traz um rico afluxo de

força renovada para aquele que está lutando, e o conhecimento de que
alguém que nos é querido vê com amor e camaradagem nosso futuro através
de nossos olhos é um maravilhoso trago de vida nova. Se temos isso, talvez a
lealdade de duas ou três pessoas, o que o mundo diz ou pensa a nosso
respeito não deveria contar muito. Mas, se isso nos é negado, então devemos
bravamente seguir em nosso caminho cansados sozinhos, na direção do
alvorecer que deve vir.

O mundinho ao nosso redor que não nos compreende, não aprecia
nossa ambição nem simpatiza com nossos esforços, que, para ele, parecem
fúteis, não é intencionalmente cruel, calejado, amargo, cego ou sem coração.
Ele está apenas ocupado com suas próprias buscas, problemas e prazeres, e
não percebe por completo, não enxerga como nós.

O mundo não enxerga nosso ideal como nós enxergamos, não sente o
brilho da inspiração que faz nosso sangue cantar, nossos olhos brilharem e
nossa alma ser inundada por uma luz assombrosa. Ele não vê nada além do
áspero bloco de mármore diante de nós e da grande massa de lascas e
fragmentos de empenho aparentemente infrutífero aos nossos pés, mas não
enxerga o anjo da realização lentamente emergindo de sua prisão de pedra,
do nada para a existência, sob os golpes incansáveis de nosso cinzel. Ele não
ouve o leve farfalhar de asas que já parecem reais para nós, nem a glória da
música do triunfo que já ressoa em nossos ouvidos.

Ocorrem dias sombrios e melancólicos em toda grande obra, quando o
esforço parece inútil, quando a esperança mais parece um delírio, e a
confiança, a miragem da tolice. Às vezes, por dias nossas velas oscilam à toa
contra o mastro, sem nem um sopro de vento para empurrá-lo em seu



caminho, e com uma sensação paralisante de que você precisa somente
sentar e esperar e esperar. Às vezes, sua nave de esperança é carregada de
volta por uma maré que parece desfazer, em momentos, seu trabalho de
meses. Mas pode não ser de fato assim; talvez você tenha sido colocado num
canal que o levará mais perto de seu refúgio do que você ousava esperar.
Essa é a hora que nos testa, que determina se somos mestres ou escravos das
condições. Assim como na batalha de Marengo, é a luta que travamos
quando tudo parece perdido que realmente conta e arranca a vitória das
mãos da derrota iminente.

Se você está buscando realizar algum grande propósito que sua mente e
seu coração lhe dizem que é correto, você deve ter o espírito do reformista.
Deve ter a coragem de enfrentar julgamentos, pesares e decepções, de
encará-los de frente e seguir adiante, incólume, intrépido. Na sublimidade
de sua fé perfeita no resultado, você pode torná-los impotentes para feri-lo,
feito uma gota de orvalho caindo sobre as pirâmides.

A Verdade, com o tempo como seu aliado, sempre vence no final. O
conhecimento da falta de apreciação, da frieza e da indiferença do mundo
jamais deveria torná-lo pessimista. Ele deveria inspirá-lo com aquele
otimismo grande e vasto que vê que nem toda a oposição do mundo poderá
jamais impedir o triunfo da verdade, que a sua obra é tão grandiosa que as
invejas, deturpações e dificuldades mesquinhas causadas por aqueles ao seu
redor mínguam até desaparecer. Que importância dá o mensageiro do rei a
suas tribulações e sofrimentos se ele sabe que entregou sua mensagem?
Grandes movimentos, grandes planos, sempre levam tempo para se
desenvolver. Se você deseja coisas grandiosas, pague o preço por elas, como
um adulto.

Qualquer um pode plantar rabanetes; é preciso coragem para plantar
nozes e esperar pelos carvalhos. Aprenda a olhar não apenas para as nuvens,
mas também através delas, para o sol brilhando logo atrás. Quando as coisas
parecem mais sombrias, segure sua arma com mais firmeza e lute com mais
ardor. Sempre há mais progresso do que você pode perceber, e é realmente
apenas o resultado da batalha que vale.

E quanto tudo terminar e a vitória for sua, e a fumaça sumir e o cheiro
de pólvora se dissipar, e você enterrar as amizades que morreram porque não
suportaram a tensão, e cuidar dos feridos e dos corações de pedra que
lealmente se mantiveram ao seu lado, mesmo na dúvida, então os duros anos



de luta parecerão somente um sonho. Você se levantará, bravo, animado,
fortalecido pela luta, recriado para uma vida nova, melhor e mais forte por
uma nobre batalha, nobremente travada em nome de uma nobre causa. E o
preço lhe parecerá… nada.



Livros para mudar o mundo. O seu mundo.

Para conhecer os nossos próximos lançamentos e títulos disponíveis, acesse:

Para mais informações ou dúvidas sobre a obra, entre em contato conosco
pelo e-mail:



O poder do autocontrole
Jordan, William George
9786587885742
128 páginas

Compre agora e leia

http://www.mynextread.de/redirect/Amazon+%28BR%29/3036000/9786587885674/9786587885742/d2deacef08e9c77a8ef78e0ff842da6d


Este livro foi selecionado por estudiosos como um verdadeiro
artefato histórico, sendo culturalmente importante, e faz parte da
base de conhecimento da civilização ocidental e da história dos EUA
como a conhecemos. Esta obra foi reproduzida a partir do artigo
original e permanece a mais fiel possível a sua fonte de origem. O
homem tem dois criadores: seu Deus e ele mesmo. Seu primeiro
criador fornece-lhe a matéria-prima de sua vida e as leis em
conformidade com as quais ele pode fazer dela o que quiser. Seu
segundo criador – ele mesmo – tem poderes maravilhosos que
raramente percebemos. O que conta é o que o homem faz de si
mesmo. Quando falhamos na vida, normalmente nos vem à mente:
"Eu sou como Deus me fez". Mas quando conseguimos algo,
orgulhosamente assumimos que chegamos até ali sozinhos. O ser
humano é colocado neste mundo não como uma finalidade, mas
como uma possibilidade. O maior inimigo do homem é ele mesmo.
Em nossa fraqueza somos criatura das circunstâncias; mas em
nossa força, somos os criadores das circunstâncias. Se seremos
vítimas ou vitoriosos, depende muito de cada um. Mas não podemos
esquecer nunca de uma só coisa: o homem nunca é
verdadeiramente grande apenas pelo que é, mas sempre pelo que
pode vir a ser. Descubra suas possibilidades a partir desta leitura e
assuma, de uma vez por todas, o controle de seu destino.

Compre agora e leia

http://www.mynextread.de/redirect/Amazon+%28BR%29/3036000/9786587885674/9786587885742/d2deacef08e9c77a8ef78e0ff842da6d


Aprenda como usar a sua mente
Atkinson, William Walker
9786587885605
224 páginas

Compre agora e leia

http://www.mynextread.de/redirect/Amazon+%28BR%29/3036000/9786587885674/9786587885605/35ef9b6197f6dd7ccbb4cdcfa155fc2c


Psicologia aplicada para entender o poder da sua mente A mente é
definida como "a faculdade ou o poder pelo qual as criaturas
pensantes sentem, pensam e desejam". Essa definição é
inadequada e de natureza circular, mas isso é inevitável, pois a
mente só pode ser definida em seus próprios termos e apenas por
referência a seus próprios processos. Atkinson defendia que
"Somos em grande parte aquilo que pensamos ser. A pessoa que
acredita piamente em si mesma e mantém uma atitude mental forte
de confiança e determinação não será afetada por pensamentos
adversos e negativos de desânimo e fracasso que emanam das
mentes de outras pessoas nas quais essas características
predominam". Neste livro, o autor apresentará um verdadeiro
manual de psicologia aplicada para entendermos qual é o real poder
de nossa mente, como podemos utilizá-la para alcançar nossos
objetivos e, principalmente, como controlar nossas emoções para
que não sejamos dominados por elas. Entre os autores do Novo
Pensamento, William Walker Atkinson não foi apenas um dos mais
eminentes, mas também um dos mais prolíficos. Ele escreveu
extensivamente sobre uma ampla gama de assuntos, incluindo ioga,
história religiosa, reencarnação e, em particular, treinamento da
mente. Suas obras têm gozado de popularidade duradoura em
virtude da força dos conceitos e do estilo sucinto de redação que o
autor apresenta. Uma de suas obras mais notáveis é este manual
de treinamento mental, publicado pela primeira vez em 1911. Um
verdadeiro clássico da literatura mundial que irá definitivamente
modificar o seu modo de pensar.

Compre agora e leia

http://www.mynextread.de/redirect/Amazon+%28BR%29/3036000/9786587885674/9786587885605/35ef9b6197f6dd7ccbb4cdcfa155fc2c


Anne da Ilha
Montgomery, Lucy Maud
9786587885469
272 páginas

Compre agora e leia

Anne em um novo mundo de descobertas em Kingsport e a universidade

Com 18 anos, Anne Shirley agora está na faculdade. Aluna do Redmond
College, encontra uma realidade bem diferente na agitada cidade de

http://www.mynextread.de/redirect/Amazon+%28BR%29/3036000/9786587885674/9786587885469/a6a54edcb2101d2ba00ab592bbaacf49


Kingsport. Seus amigos, Priscilla Grant e Gilbert Blythe, ajudam-na a
manter o controle e a paz para enfrentar tantas mudanças.

Nesse novo cenário, Anne conhece pessoas, de lugares e realidades opostas e
isso a faz pensar em tudo o que realmente vale a pena na vida. Agora, mais
madura, ela e Gilbert terão uma nova oportunidade para dizerem o que
sentem um pelo outro. Além disso, a ruiva faz novos amigos, incluindo
Philippa Gordon. Agora, Anne experimentará uma nova realidade social,
com danças, jantares e jogos de futebol. Independente e atraente, a jovem
conquistará muitos admiradores e receberá pedidos de casamento.

Os anos de faculdade prometem novas emoções, dramas e aventuras. Anne
descobrirá a verdadeira importância de suas raízes, se confrontará ao ter que
tomar decisões que definirão seu caráter, além de descobrir a importância do
equilíbrio entre a razão e a emoção para definir seu caminho para a vida
adulta.

Compre agora e leia

http://www.mynextread.de/redirect/Amazon+%28BR%29/3036000/9786587885674/9786587885469/a6a54edcb2101d2ba00ab592bbaacf49


1984 + A Revolução dos Bichos
Orwell, George
9786587885483
432 páginas

Compre agora e leia

DOIS CLÁSSICOS DA LITERATURA MUNDIAL REUNIDOS EM UM
ÚNICO VOLUME! Lidos e discutidos em muitas escolas e

http://www.mynextread.de/redirect/Amazon+%28BR%29/3036000/9786587885674/9786587885483/4b7a81ae74209bde63524b393c51f223


universidades nas últimas gerações como exemplos de peso moral
e presciência política, muito além das leituras obrigatórias, ainda
são explorados por prazer, emoção e instrução, mesmo por jovens
que não tenham sido compelidos a isso. Hoje, com a ampla e
segura reputação alcançada pelo autor, pode ser chocante lembrar
que ambas as suas obras-primas quase foram abortadas ao nascer,
seja por publicações negadas ou pela destruição da guerra. Já em
um passado menos distante, esses livros costumavam ser proibidos
em países sob o regime comunista, e ainda são ocasionalmente
suprimidos em nações de partido único. Orwell provavelmente não
imaginava em vida alcançar tamanha projeção. Já a censura
contínua o teria surpreendido muito menos. A revolução dos bichos
foi escrita durante a Segunda Guerra Mundial, numa época em que
Londres estava sendo bombardeada pelos nazistas. Orwell
desprezava Hitler e o fascismo e tinha lutado como soldado
voluntário pela República Espanhola, mas ele escolheu este
momento pouco propício para escrever uma sátira mortal sobre a
ilusão do Comunismo Soviético. Em 1984, o autor fez uso extenso
de seu próprio conhecimento de crueldade. Em sua vida, ele
testemunhou o comportamento autoritário entre meninos em
internatos ingleses; depois, enquanto servia como policial na
Birmânia; por último em campo de guerra. O romance demonstra a
impotência e a vulnerabilidade do cérebro humano frente às práticas
de manipulação em massa. Venceu censuras, transgrediu regimes
unilaterais e formou senso crítico em diferentes gerações, tornando-
se, sem nenhuma dúvida, uma das maiores obras da história da
literatura.

Compre agora e leia

http://www.mynextread.de/redirect/Amazon+%28BR%29/3036000/9786587885674/9786587885483/4b7a81ae74209bde63524b393c51f223


1984
Orwell, George
9786587885711
368 páginas

Compre agora e leia

Escrito há mais de 70 anos, 1984 foi a terrível profecia de George
Orwell para o futuro Sua visão distópica relata um governo que fará

http://www.mynextread.de/redirect/Amazon+%28BR%29/3036000/9786587885674/9786587885711/16b0297202111bc941face5036d95539


qualquer coisa para manter total controle Em 1984, Londres é uma
cidade sombria onde o Big Brother está sempre observando você e
a Polícia do Pensamento pode praticamente ler sua mente. Winston
Smith se junta a uma organização secreta chamada The
Brotherhood, dedicada à destruição do Partido. Junto com sua
amada Julia, ele arrisca sua vida em uma batalha mortal contra os
poderes constituídos. Winston Smith reescreve a história para
satisfazer as demandas do Ministério da Verdade. Mas quando ele
começa a pensar por si mesmo, Winston não pode escapar do fato
de que o Big Brother está sempre observando tudo. Um romance
surpreendente e assustador, 1984 cria um mundo imaginário que é
completamente convincente do início ao fim. Ao lado de sua amada
Julia, ele arrisca sua vida em uma batalha mortal contra os poderes
constituídos. Ninguém pode negar o domínio do romance sobre a
imaginação de gerações inteiras ou o poder de suas provocações
que parecem ser ainda mais urgentes com o passar do tempo. "O
Partido disse para você rejeitar a evidência de seus olhos e ouvidos.
Foi seu comando final e mais essencial".

Compre agora e leia

http://www.mynextread.de/redirect/Amazon+%28BR%29/3036000/9786587885674/9786587885711/16b0297202111bc941face5036d95539





Your gateway to knowledge and culture. Accessible for everyone. 

 

Official Telegram channel





Z-Access





https://wikipedia.org/wiki/Z-Library

z-library.sk              z-lib.gs                  z-lib.fm              go-to-library.sk

This file was downloaded from Z-Library project

https://z-library.se/
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.sk/
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.sk/
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.sk/
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.sk/
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.sk/
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.sk/
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.sk/
https://z-library.se
https://z-library.se
https://z-library.sk/
https://z-lib.gs/
https://t.me/zlibrary_official
https://go-to-library.sk/
https://wikipedia.org/wiki/Z-Library
https://z-lib.fm/
https://go-to-library.sk/
https://z-library.sk
altre

altre

altre

altre

altre

altre


	Créditos
	Folha de Rosto
	Sumário
	O poder da verdade
	A coragem para enfrentar a ingratidão
	Pessoas que vivem em castelos de ar
	Espadas e bainhas
	A conquista do evitável
	A companhia da tolerância
	As coisas que chegam tarde demais
	O caminho do reformista
	Colofão

